REV S T AFILOS 0 - I ( A P i\ " Y L ITERAR I g Vi
AN 6 N”? SF NERO « DICIEMBRE2014, 1) . T ' O\ "'».1"';--;;:‘ oy 1i‘§5h~119[q hfﬂfl '; 1L
R | i { H e I| . F|1I| ;:, _, 4 /4 W A | |I | |1| |
IT]N;”H ]|I: |\|r| |F||h "h'hq (! JH Il || il l,l ! I . f W | | \I| il |1,i } IW]“' ,“H“h | |‘ ||F|H||] J'l"ﬂ }]
1h'

H‘ i r\ i i |” il n“ mnhn r] i ", ol T\} |H gy }l ”lm
ﬁ'll lw \W,l [||| rli J|n1ll1| Ii||l 'lH"hIw*' )] ‘H.} |] ~||| ﬁ/f jj' ) ¥ -_:ﬁ ol ”W' 1”'4““1?' ‘||| W
#llll |.‘1'|||H|l ||:|I |;:|| i |Ir |lﬂ]:|?| |||II |l| ||| I| , Hl i _, '-'_H :. I | Hmu.“ ||I|| |J|I|1,|I|H|III|| J'I 'l|' [ |L|r|||p||j||:“”|\| ||'H|r'|I| |||||f|| |||||:I||
" ||!|‘|'|'1m\1|[‘|?I }HF lehle! |||||'|'|| lrl i \b h}””'l H "4 “"l ||'| |“f|||"f|1 I '!*[J'w" I,||HL| I

\ | wlrf, II‘E Llf' il I|| ]1| It | J {'7' i et I|I i ||
ﬂ‘ f! I A .li ‘ JlJ ul ||:|rﬂ‘ ” M ”}‘IH IrHu | Ij”|l ””HJI' |L'|
fI

|
. ."’ l|']||'||1|

l] “ W

|f|'1|4ﬁl|ll"”|| H i |i qulﬂrlli

e B

1 S SR N "*-F'f{;i' |f ||l|

” |] 11 'llllllhl qf WIM’“ ]||I||f|r ‘lel N(f'(ifmhm '" = - "-'.:||]t}||l|lll||‘ ‘||'“]“ ﬂ"# '[fllml“ '|| “ |||‘ ||l “ ;
““nlylﬂJ‘ |’l f Jllfl'u 11"‘ .~||Il 'l'“lm |l : '_:f'j S '|||i"” ] N‘ I il
|"||I I | e h || I

1' nu . D 4 ]H|h||| !*\ l' 1" i } 'r| il
tkhlnfi”]rll mhl {l W‘H N( bh,\l I| 1'I w’i : AT :-': _' : :_: i i .. ﬁ_.'_.:.ﬁ i_ S “ﬂ'” ]I\|‘. ”Wﬂ h ||l|” 1"]‘ |||||||| } HM |H ]}hw |]|!11]I'|“F|
| !“J!U) '“ ( 'H” “
\‘w ’ﬂJ[ i

H ”l |1g|h l' 'il ’ i il FHT}]| J |“||I1 || T
1|1 ; FEGHa : NHI |Ii
\ Igﬁl ; :- s I| ‘h M b‘ w M I il “\'*11\””'! J{”
I
|

'|||”||f+u il |.|\||h \"hi'fu' f fl Ui ||i1'1'| ||H !|‘|1L1 J/ ||‘ r“’" P"f!f "*\“@ . M))M))

1 1 e f.' H“ IIﬂI u
|
M' i}i ' ‘Th a.|||\ |[l I ”] "”IPH
il ”u” W“A' }ﬁ f
':r-lﬂ'l'? | *1""| \' ”\
fiii'"if-fi-"':?._':.-'fif.'-'f-'ff,i'_.5”-':?'.":Q'.]_i]fj‘.i-"i_".'_if':f_:_'_':i*.f_f_i_i{fl?_f;?i‘{f-':f-:i-:":?:_f;'-i-“:-'i:-i;ir': { PHH‘ 'h
| '

1
e
s $44 00 w fit unﬁmu




o.V.

\4

ON

A

REVISTA FILOSOFICA Y LITERARIA

SCAS

Editada por los estudiantes de los Programas de Filosofia y Letras de la Universidad de Caldas

Cazamoscas

Manizales - Colombia

ANO b

NP T-8

pp. 156

energ -diciembre

2014

ISSN 1909 - 6704




CA/ZA
MOSCAS

REVISTA FILOSOFICA Y LITERARIA

ISSN: 1909-6704
Afio 6. N° 7-8 Enero-Diciembre de 2011

[DITADA POR

Programas de Filosofia y Letras
Departamento de Filosofia
Facultad de Artes y Humanidades
Universidad de Caldas
Manizales-Colombia

DIRECTOR - EDITOR

Nicolas Duque Buitrago
COMITE EDITORIAL
German Sarasty Moncada
Nicolas Alberto Duque Buitrago
Luis Fernando Lépez Uribe
Cristian Fernando Carmona Medina
Diana Marcela Castro Gbmez
Jhon Sebastian Giraldo Medina

Daniela Mesa Cardona
Jeff Ruiz Rave

ASESORES

Jorge Alejandro Florez, Jorge Mario Ochoa,
Orlando Londofio Betancour, Pablo R. Arango

COMITE TECNICO

Traducciones:
Jorge Alejandro Flérez

Correccion de estilo:

Daniela Mesa Cardona, Jeff Ruiz Rave
Disefio y diagramacion:

Paola Fernanda Lopez V., Lina Marcela Molina G.
Soporte web:

Programas de Filosoffa y Letras
Universidad de Caldas - Sede Palogrande
Carrera 23 # 58-65. Manizales — Colombia.
Apartado Aéreo: 275

Teléfono: (+6) 8862720 Ext. 21151.

Fax: (+6) 8862720 Ext. 21151
revistacazamoscas@ucaldas.edu.com,
revistacazamoscas.blogspot.com

VENTA

Universidad de Caldas. Libreria Universidad de Caldas.
Sede Palogrande. Primer Piso.

Tel.: (6) 8781500 Ext. 21150

E-mail: libreriauniversitaria@ucaldas.edu.co




0l

Zona articular

¢QUe significa acturar Los derechos ilegitimos de
banalmente?: Descartes:

Acerca de [a relacion entre La critica de Wittgenstein al lenguaje
la‘accion'y el mal banal privado

Sclo para fumadores: Milan Kundera. Fl delator?

autobiografia y ficcion

28 46

F cancepto de hombre ¢Puede el camic ser arte
superior (Junzil.
En el confucianismo

110 118

El extrano amor de Ral Gomez Jattin: el poeta
Barba-Jacob



03 11

Estructura intencional
de la accion humana

Espantamascas

6 383

Los arquetipos de Laparabola del retorno

Andrés Caicedo una desazon que
Angelitos empartanados y los regimenes pTOdUCB gozo

diumo y nocturno de la arquetipologia

127 132 160

Eventos Bloomsday:
historia de una flesta

ntrevista

René Descartes y la
diseccion de la mdsica.
Entrevista a Daniel Martin Saez




HOJA EN PAPEL PERGAMINO






René Descarles yse
o disecclon ae la musice’

Entrevista a Daniel Martin Saez?




Pedro Antonio Rojas Valencia

Universidad de Caldas

pedroantoniorojas@hotmail.com

K

El Compendium Musicae presume de ser la
primeraobrade Descartes, el primeratrevimiento
de aquel que es considerado el padre de la
filosofia moderna. En su rigurosa exposicion,
el cardcter iniciador de este tratado ha de ser
tenido en cuenta como un texto en el que la
filosofia cartesiana no deja de vislumbrarse: por
un lado, en las relaciones matemdticas; por otro,
en la metodologia llevada a cabo, esencialmente
matemdtica. Por tanto, ha de ser leida como una
obra de juventud cuya importancia radicaria, si
no tanto en el disfrute de una obra plenamente
desarrollada, si en el entendimiento de su vida
y sus primeras inquietudes, que son, al fin y al
cabo, las de un futuro filésofo’.

1. Entrevista realizada por Pedro Antonio Rojas Valencia entre
Murcia (Espafia) y Manizales (Colombia).

2. Daniel Martin Saez es un joven filosofo. De forma paralela

a sus estudios filosoficos, realizados entre la Universidad de
Murcia y la de Madrid (Espafia), ha estudiado clarinete en el
Conservatorio y actualmente estudia la licenciatura de “Ciencia e
Historia de la Musica” (Musicologia) en la Universidad de la Rioja
(Espafia). Es director de la revista trimestral, digital y gratuita
Sinfonia Virtual. Revista de Musica y Reflexion Musical, que fun-
dd en 2006 y que dirige desde entonces hasta la actualidad. Sus
investigaciones lo han llevado a publicar numerosos articulos,
como: “CompendiumMusicae: La Teoria Musical De Descartes”,
en Sinfonia Virtual, n° 7 (2008), y “La actualidad del pensa-
miento decimondnico: Musica y Romanticismo”, en La Torre del
Virrey. Revista de Estudios Culturales, n° 8 (2010). También, ha
publicado numerosas resefas de libros sobre filosoffa y musica,
destacando entre ellas: “Rousseau, musica y lenguaje”. (Anacleto
Ferrer Ed.), en La Torre del Virrey. Revista de Estudios Cultura-
les, serie 6 (2010) y “Cartas” (Johannes Brahms), en La Torre del
Virrey. Revista de Estudios Culturales, serie 8 (2011). Asi mismo,
ha realizado varias entrevistas a musicos reconocidos como

el pianista Horacio Lavandera (Sinfonia Virtual, n° 8, 2008), el
compositor Lorenzo Palomo (Sinfonia Virtual, N° 17, 2010), o el
también pianista Mario Prisuelos (Sinfonia Virtual, N° 18,2011). A
continuacion, abordaremos sus reflexiones en torno a Descartes

y el “CompendiumMusicae”.

3. SAEZ, Daniel. (2008). SAEZ, Daniel. “Compendiummusicae:
teoria musical de Descartes”. En: Sinfonia Virtual. Enero, 2011, N°
0007. [Disponible en linea]: http://www.sinfoniavirtual.com/.



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<142 >

Pedro En su
“Compendiummusicae: el Pensamiento musical de
Descartes” (2008), usted realiza una reconstruccion
del Pensamiento musical de Descartes: ;En qué
consiste dicha reconstruccion? ;Piensa que el
Pensamiento musical de Descartes permite una
reconstruccion, legitima y fructifera del tema de
la musica? En otras palabras, jcree que existe un
Pensamiento musical de largo alcance en la obra
de Descartes!?

Antonio Rojas: articulo

Daniel Martin Sdez: A mi modo de ver, para
ser benévolos, podriamos distinguir entre los
pensamientos que hizo
publicos y los que dejo sin publicar. Si juzgamos
por lo que publico, y creo que su pregunta apunta
en esta direccion, mi opinion es que, si bien existe
el pensamiento cartesiano sobre la musica, no es
un pensamiento de largo alcance. Si analizamos
cuidadosamente la Unica obra sobre musica
que publico Descartes, y que ademas seria su

musicales Descartes

primera obra, el Compendiummusicae, veremos
que su autor no pasa de ser un cientifico de la
época que intenta pensar, con las categorias de
su momento, el hecho complejo y diverso que
llamamos musica, y la capacidad de este hecho
para despertar determinadas emociones. Es cierto
que Descartes parte de un enfoque que empieza a
ser revolucionario en la historia del pensamiento, y
también es cierto que su actitud hacia la musica es
muy interesante desde ese enfoque, pero quiza seria
importante distinguir entre la actitud de su mirada
(es decir, el enfoque), por un lado, y el contenido
de sus reflexiones sobre musica, por otro.

Si nos centramos en el contenido, el resultado
puede ser algo decepcionante, como seguramente
iremos viendo a lo largo de la entrevista. Descartes
tiene una opinion muy ingenua sobre la musica,
a la que se limita a diseccionar como si fuese
un caddver, para ajustar posteriormente a ella
una perspectiva, que podriamos llamar proto-
mecanicista, donde su complejidad y diversidad
queda reducida de forma simplista a unas pocas
variables. No sé si esto es comun al pensamiento
moderno, empenado en simplificar las cosas y hacer
progresar los conocimientos desde lo méas simple
hasta lo mas complejo. En todo caso, Descartes no
lleg6 a tener una vision completa del fendmeno
musical, no realizo ese proceso de ascensiéon que se
supone a la reflexién moderna, quedandose en lo
simple cuando podria haber llegado mas lejos (y asi
lo hicieron, ademds, algunos de sus companeros
de siglo, por ejemplo, Monteverdi*). Por tanto,
mi respuesta es que su teoria no tiene demasiado
interés por si misma: no arroja suficiente luz sobre
el fenomeno musical. Para aceptar este hecho,
quizd seria util distinguirlo del posible efecto
posterior de sus doctrinas, que vendria asegurado
solamente con la fama del filosofo, y que convertiria
al Compendium en un estimulo para potenciar las
teorias formalistas sobre la musica, esenciales
a la hora de comprender el nuevo fenémeno de
la armonia —que es el fenomeno musical mas
importante de su tiempo, junto al melodrama.

Para ser mas concretos, diria que Descartes parte
de un triple enfoque, que seria a un mismo tiempo
matematico, mecanicista y escéptico-idealista, que
por supuesto es muy interesante y que tendra
después un seguimiento espectacular, pero a partir
del cual su creador abordaria de manera muy
ingenua un fendémeno muy complejo, sin ofrecer
conclusiones de largo alcance sobre ¢l.

En este sentido, si nos centramos ahora en
su actitud o en la direccién de su enfoque, que

4. Claudio Giovanni Antonio Monteverdi (1567-1643) fue un

compositor, director de coro, gambista y cantante italiano.
Recordado como el padre de la 6pera en el siglo XVII. Su 6pera
Orfeo (1607), es considerada la primera épera de historia,
compuso otras dperas como Arianna (1608), y musica religiosa
como Visperas de la beata Virgen (1610).



como he dicho querria distinguir del contenido
de su Compendium, entonces si que podriamos
sacar conclusiones mas relevantes. Como digo en
el articulo que usted citaba, uno de los intereses
fundamentales de este Compendium es que anticipa
la estructura del enfoque posterior de Descartes,
que hemos caracterizado ahora bajo esa mirada
triple. Por tanto, si alguien me preguntara por
qué debe leer el ComendiumMusicae, le diria que
lo leyese por la ingenuidad con que empieza a
utilizarse aqui una mirada idealista, matematica y
mecanicista de gran importancia para la historia
del pensamiento, pero no, desde luego, porque
en ella se pueda encontrar una mirada sobre la
musica de largo alcance. La musica, por decirlo
asi, serfa para nosotros como una excusa, de la que
Descartes pareceria no saber demasiado, por lo
menos desde el enfoque que ha elegido.

(..J si alguien me preguntara por qué debe leer
el ComendiumMusicae, le dirfa que lo leyese por
la ingenuidad can que empieza a utilizarse aqui
unamirada idealista, matematica y mecanicista
de gran importancia para la historia del
pensamiento, pera no, desde Iuego, parque en
ela se pueda encontrar una mirada sabre la
masica de largo alcance. La mdsica, por decirlo
asl, seria para nosotros como una excusa, de la
que Descartes pareceria no saber demasiado,
por lo menos desde el enfoque gue ha elegido.

En segundo lugar, podria decirse que la simple
eleccion de la musica como tema de reflexion tiene
un gran interés y es por si misma muy significativa,
pues no es casualidad que se hable de este arte y
no, por ejemplo, de la pintura o de la escultura.
Y es que forma parte de nuestra mds antigua
tradicion la idea de que existe una profunda
afinidad entre las matematicas y la musica, que
a su vez son consideradas desde un punto de
vista “naturalista” (algo que seria impensable en
arquitectura o, incluso, en literatura). Platon,
por ejemplo, considera que ambas, junto con la
astronomia y la geometria, constituyen una via
de acceso privilegiado al Mundo de las Ideas, al
considerarlas una propedéutica necesaria y previa a
la dialéctica del filésofo, y asi podriamos continuar
hasta llegar al siglo XX. En este sentido, Descartes
es solamente un eslabon mds, y quizd sin mucha
importancia, de una concepcion milenaria.

En ultimo lugar, diria que el Compendium es una
obra importante para comprender la filosofia de
Descartes, en la medida en que todavia no esta
barnizada por la seriedad de su obra madura. Si
en obras posteriores encontramos menos puntos
débiles, quiza éste sea un momento ideal no solo
para comprender a Descartes, sino también para
reconocer los presupuestos y deficiencias de su
pensamiento, es decir, esa ingenuidad y seguridad
casi arrogante que ha caracterizado al pensamiento
moderno.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

< 143>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<144 >

En cuanto a lo que Descartes dejo sin publicar, sin duda sus opiniones
debieron ser mucho mas profundas, al menos si juzgamos por el tiempo que
dedicé a la musica y el prestigio que gand muy pronto como “critico” de este
arte. Como ocurre tantas veces, seguramente sabia mucho mis de lo que dijo,
incluso mas de lo que ¢l era capaz de explicar. Esto es normal en la historia
del pensamiento, donde la escritura es sélo una pequena parte de la vida del
filosofo. Sélo tenemos que pensar en Socrates, que no escribié nada, o en
aquellos filosofos que, aun decidiendo poner por escrito sus ideas y hacerlas
publicas, no siempre encontraron el tiempo o la inspiracion necesaria para
materializarlas. (No se ha dicho esto incluso de los musicos! Schénberg, y
esto me parece fundamental, decia que podia aprenderse mucha mas musica
viendo a Mabhler vestirse que escuchando sus sinfonias, algo que en mi
opinion no es mera retdrica. ;Y cudntas veces nos hemos encontrado que un
filosofo (piense en Nietzsche o Wittgenstein) es mas profundo en algunos
de sus apuntes fragmentarios que en aquellas ideas que decide publicar?
Tenemos, por desgracia, poca informacién sobre lo que Descartes pensaba
realmente de la musica, a pesar de que llegd incluso a escribir un libreto
para ballet. Esto nos hace ver, una vez mas, que cuando un filosofo muere,
desaparece con él la mitad de su filosofia. Estoy convencido de que Descartes
tenia cosas mucho mas serias que decir sobre la musica. Por desgracia, partié
de un enfoque que no le permitio decir demasiado...

P.R.: Ya que advierte la importancia que las matematicas tienen en el
desarrollo intelectual de Descartes, y dado que podemos decir que en esta
época la preocupacién por las matematicas era muy marcada, a tal punto
que llevo a Descartes a matematizar la naturaleza, a entenderla a través de
las matematicas, por decirlo de alguna manera, quisiera preguntarle si estas
preocupaciones son equivalentes, es decir, ;la matematizacion del mundo
musical es similar, de alguna manera, a la matematizacion de la naturaleza?

_o-'l' lu( e ‘\'\__p \_p“' o 1 ‘\'\_o-’ B o, \-\_o-’! ‘Lo-"l' \I"\__: “-\_o-’( ‘\'\_r‘
; x_)r S \\_ '“'wl A T "u_zlc‘k "r'“\\_} o \,\_,N““ WA AP
(_/'u_zf i (_) ,r‘“* u*f“w\df *\.J.-’ C-'\._.-',x i (‘“W_J T
HORCHROX O‘”"” HORORC
.f““ "*'\-_.J'
/'“'x\ *r'* C m_sf"x'\ *{:} u-r".""“‘\. ’“{;KKMJ("\JC\/"\'\. ,r'*
..Jr'\m r],f T‘-"” =, l'" i ,.»If'\k.,,.-“f i ( ,/“w ,J("\I'LJ(: s _J,f E'\"\_Jf e
S b ‘(“u..a A Ak, e A e
-'.r"'} f_) _,f.-"‘“‘\\._,-} C(‘ﬁ@f'\ i C..wa.-fr’“‘k /g 1‘*~ ” (_-j )k S
AT s ' th_ el
"\Jf'\»_ar‘ﬁ Jr‘m_,(‘j':-\r”‘“‘- f"‘x\-. ("“‘\O/“war‘"‘-.O r’_'“-.“-_z"r""x\. '
e fr"xh G T I N T ﬂ .f'n.) bt
Jf"\}\. ’(“j T J(*‘O("\ f.f'“\x. Jf'“wl(‘\ Or J‘r'\* Jr‘u .’(-—\ f/'“xr\ﬁ‘
bt ./—w..'x. «—'\.}, \_ /,r'-w,x.
s E“‘\k ’f“‘\ih:l mh;ﬁ-}\,fa ,,—;"-w,,zr-\_ e k B = x.,,fjx, f’“\\.
S S ‘(_x. ¥ \.Jf_\ ' R (_\‘
.-/“-\I\_,}C“x _)(“H\_ "'(’H‘]C."H“ 7 ."ﬂ“x— (*“\\\__,.f ___/‘"}\_ﬂ_:' i _,,-,-""h\. 4
T e /I'f—* k_,.r/—j l:“xlk (“'\\. ;C\J Ck_,, \_F, "“}k L .r‘_\\-_J-r‘_‘
_JO\._,- (‘_“\\. J..‘“- O /—\" _,.',,—».\ I,a—a.. J(—.\;‘_F_ *-_, f—ﬁ\“—/ ,d—‘_\._‘_'_‘,l/ \.\-\_ "
i -,f'“'\u N e -\'\ hodl {—H A
)"f—wl O A e -‘!Ir::)’__. ’.'{"“}\_._J {___{—\(_ E___If""\"\__:_.f_f ‘u,\w.. ::'I J.f"“'\
Shot S I S N . -r"'\‘k,..a,r' a2 2 =
)f"“:,r\:lr’ﬁ“ ff“'“\:) WQL,&? bt f’ f'r’"“‘}k_-r""r'“‘\vrr"' ““\ﬁ-r"f“‘\k_ j-"
L B 2 o Jr\._.zz g g f\ur*
_f(“w, \1 r: f.-'“w_.-lr‘\{:_fr Hbﬁx_f’{“{:d .f‘\ r‘n_ﬂ "“«k_/f x_::'(_/.l .»r‘““\
“\,x_f‘f = .-"‘\k_.ff““ \_, ,/‘\'k,_.f' g P
I\-h.«} 'x._, .f‘"‘\ u (_Jl.f‘_‘\ ,_J C‘ \:j]f‘—". llr‘"‘*\-_ff_\\_,} "“h_jrf_‘\h_,-
.,\__Jr‘\x._a ’x"“'_ ["'\\Jf'\, JI ‘“\_J '\\-Jf_'“»_ r"‘\.\- a

I- J-'""\Q-...- \.ff"\\..-
.-."-“\‘n-r "i""“\-.@-’f"\

A x.ﬁ, AT AT
"w,x_:]( j)/\\_:r* :' C.J{ N kat- wL.J»/‘*m:}
J(“\k._ ’.-"'“‘\\ s v,r"‘xk .'-"\'\ f"' s r"x

k r""“”-_“ j\. .-"'“\\..J

"w\_,f‘f'x'u__,} g At J ‘v\__zlr' '\k..z"/“\,x., ‘\\;(_‘\'\..Jf\ .Jr"w\_;r L Ir"\k_,f =
f‘\l m _J.-“_““\\_,-" f_‘\} ( - r"'_"\

ST »r”_\'\.. .-'/_\J ;(""\LJ k ik V= \ n. )-]r‘_“\\.. =
£ / '-.. ,/"-\_J,-‘—'w'\ ,f"\-\._.x,r’_““\\_,, ke

("\ .a'-\k .-'{/""\\

’f‘\ A, \,\.. i

_“ Jr; Ir“”"'\(_,) {...»',-“"“'\\..,,-:'(’:) Yk
"“‘x\_.— e l:-""“}ﬁ,-"""x\. I/' T f'“\\._.fr""\

-'f""\-u- (I =4 D = ] X




D.M.S.: Bien, esto entronca de alguna manera
con la pregunta anterior. ;Por qué Descartes elige
la musica y no cualquier otro arte! En principio,
muchos dirian algo como esto: porque la musica es la
que auna de la manera mds transparente fendbmenos
fisicos y psicoldgicos, fisioldgicos y emocionales,
racionales y sensitivos, acusticos y espirituales. Sin
embargo, jes eso cierto! ;Y qué significa! También
la pintura atna fendmenos fisicos y psicoldgicos,
opticos y emocionales, y creo que no seria muy dificil
demostrar que ocurre lo mismo con cualquier otro
arte. Hay quien dira: si, pero la musica ahonda mas
en ambos polos, el racional y el sensitivo, tiene mas
facilidad para emocionar a pesar de sus estructuras
claramente formales e inteligibles, afecta de manera
mas directa a pesar de su distancia con la sonoridad
de la vida real, nos involucra mas; e incluso alguien
aludiria a la extrafna capacidad de los musicos para
las matematicas; o quizd a la omnipresencia masiva
de la musica en todas las culturas y en pricticamente
todos los tipos de reunién social. Obviamente,
todo esto podria constituir una respuesta también
legitima, pero, teniendo en cuenta que muchos
lo considerardn discutible, vamos a ponerlo
entre paréntesis. Si dejamos de lado esta posible
superioridad de la musica para unir ambos polos,
lo que ademds abriria la cuestion sobre si estas
dicotomias tienen algin sentido, diria que no se
trata solamente de una cuestion de condicién artistica
sino también, y sobre todo, de tradicién cultural.

En Europa, la musica y su correspondiente
teorizacion se han desarrollado junto a las
matematicas de una manera mucho mas marcada
que en cualquier otro arte. Lo tinico que podemos
decir, por tanto, es lo siguiente: Descartes se encontrd
con una manifestacion cultural que parecia apoyar
su concepcion idealista, mecanicista y matemadtica
de la naturaleza. Era necesario mostrar que las
emociones se obtienen a través de una respuesta
automatica, pero no por ello sin una explicacion
natural, y resulta que, en su propia tradicion y sin
apenas esfuerzo, encuentra en la teoria europea de
la musica a un aliado perfecto. Por supuesto, a esto
podria anadirse después la idea —que no negamos,
y en la que posiblemente creyé Descartes— de que
la musica es un arte mas natural, sea lo que sea que
signifique esto.

En Europa, la masica y su correspondiente
teorizacion se han desarrollado junto a las
matematicas de una manera mucho mas
marcada que en cualquier otro arte. Lo nico
que podemos decr, por tanto, es lo siguiente:
Descartes se encontra con una manifestacion
cultural que parecia apoyar Su concepcion
dedlista, mecanicista y matematica de I
naturdleza.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

< 145>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

< 146>

Pero si usted pregunta, ;qué relacion
guarda la matematizacion de la naturaleza
con la de la musica? ;Hasta qué punto son
similares! Le diria simplemente que son
similares en la medida en que una depende
delaotray, por tanto, ambas participan de un
espiritu comun. Como usted sabe, Descartes
esta formando parte activa de un proceso
de matematizacion general. Por seguir un
momento a Max Weber, que también aplicod
esta metdfora al desarrollo histérico de la
musica occidental’, la filosofia moderna esta
al servicio de la progresiva secularizacién
del mundoy, en el pensamiento francés del
siglo XVII, las matemdticas son el modelo
a seguir en este intenso proceso. Por lo
tanto, la matematizacion de la musica es
solamente una de las manifestaciones
secundarias y derivadas de la mas general
matematizacion del mundo, que incluiria
a la matematizacion de la musica, pero
también, por ejemplo, a la matematizacién
de la fisica. Ahora bien, ;jagota esta respuesta
el alcance de su pregunta’

Seguramente, usted podria responderme
con otra cuestion: ;pero la matematizacion
de la musica fue de facto tan real como la
matematizacion de la fisica? ;No deberia
ser asi, si de verdad fueron tan similares’
No haria falta ahondar mucho para darnos
cuenta de que, en efecto, no son tan
similares, y de que no es casualidad que no
lo sean. La matematizacion de la fisica ha
demostrado tener mas sentido, un caracter
mas universal o, por decirlo asi, tiene el éxito
mejor asegurado. Sélo tenemos que fijarnos
en la musica de su época y compararla con la

5. Maximilian Carl Emil Weber (1864 -1920) filésofo,
economista y sociélogo aleman, de méxima importancia
en Sociologia. Sus obra es muy extensa, teniendo por
preocupaciones; la religion, el gobierno y la economia.
Aqui, Daniel Martin Sdez se refiere al apéndice de
“Economiay sociedad” que Weber tituld; “Fundamentos
racionales y sociolégicos de la musica” Cf. WEBER, Max.
(1983). Economia y sociedad: esbozo de sociologia
comprensiva. Juan Roura Parella (Trd.) México; Bogota:
Fondo de Cultura Econdmica.

fisica de Galileo. Es obvio que la musica barroca —
que estd naciendo al mismo tiempo que la filosofia
cartesiana—, no se parece mucho a una musica
matematizada, y mucho menos “mecanicista”
(como se llama a la fisica del francés). Existe,
sin duda, una cierta simplificacion, expresada
en la desaparicion gradual de la modalidad y la
aparicion final del sistema temperado en la musica
del siglo XVIII, que se reduce a los modos mayor y
menor. Pero esta simplificacion lleva consigo una
complejidad paralela, en la que los musicos deben
suplir la pérdida de recursos modales para crear
otro tipo de lenguaje con sus propios recursos:
por ejemplo, se atiende de manera mds precisa
a la notacion, a las alturas, al colorido de los
instrumentos, a la estructura compositiva. En este
sentido, podriamos empezar preguntando: ;no
es la idea de la simplificacion algo parecido a un
mito! Pero no importa como contestemos, porque
todavia tendriamos abiertas otras cuestiones
previas: ;Qué tendria que ver, en caso de darse,
esta simplificacién con las matematicas! ;Qué
tiene que ver, por ejemplo, la dopera de Monteverdi
con las matematicas! ;Es la musica de Bach mas
matematica que la musica de Palestrina, incluso
aceptando que la primera fuera mds simple’
;Qué puede significar que la musica sea “mas
matemadtica”? ;Basta con hablar de simetria y
proporciones! ;Quiza de consonancias! Creo que
todo esto no es mas que pura palabreria.



La simetria de un cubo no es mejor ni peor que la simetria de un octaedro,
y patrones de proporcion y simetria los podemos encontrar casi en cualquier
sitio. Por eso sigo pensando que Descartes no nos ofrece una teoria de
largo alcance. La idea de las matematicas es demasiado ambigua vy, en cierto
sentido, conservadora. Al fin y al cabo, lo revolucionario en el barroco fue
hablar de sentimientos, no de razon; hablar de poesia, no de matematicas,
como puso de manifiesto la segunda practica monteverdiana. Y no quiero
decir con ello que el arte tenga mas que ver con la emocion que con la razon.
Mi intencion ahora no es normativa; solo digo que, en el siglo XVII, lo que
hizo evolucionar a la musica y la convirtié en un fenémeno mas complejo
y universal fue ese camino, y que la idea de Descartes, ademas, no facilita
un camino mejor. Alguien dird, ;como que no! ;Y qué ocurre con la via
formalista? La respuesta es muy simple: Descartes tampoco es un formalista
y, por tanto, no podemos valorarlo como tal. Su teoria no tiene nada que
ver con la “filosofia del arte”, ni siquiera con lo “bello”. Estamos ante una
concepcion mecanicista de la musica que solo se parece al formalismo o el
clasicismo posterior si uno fuerza mucho la mirada. Su obra pudo ser un
estimulo para algunos, pero Descartes no se acerco a las teorias clasicistas
posteriores. El formalismo, de hecho, no es mecanicista, ni siquiera es
necesariamente matematico (no lo es, por ejemplo, en Hanslick, el padre
del formalismo en musica, que de hecho niega esta relacion entre musica
y matemdticas) y, finalmente, mientras el formalismo estudia estructuras
musicales, Descartes solo se dedica al sonido y a las consonancias (cosa que
también quiere evitar Hanslick desde el principio), de modo que en ningun
momento estd hablando de arte, y mucho menos de formas artisticas.

Por lo tanto, volviendo a lo anterior, podria contestar en otro nivel a su
pregunta diciendo que la matematizacion de la musica es un mito, mientras
que la matematizacion del mundo a través de la fisica fue algo con mucho
mas sentido, tanto a nivel tedrico como practico. Hoy vemos con demasiada
claridad que hubo un exceso de emocion en los pensadores modernos,
quienes, al ver funcionar el modelo matematico en un sitio, quisieron hacerlo
aparecer en todos, sin fijarse en la naturaleza de aquello donde se pretendia
aplicar y en si dicha naturaleza era susceptible de esa aplicacion.

(..Jlamatematizacion delamsica es un mito, mientras que lamatematizacion
del mundo a traves de la fisica fue dgo con mucho mas sentido, tanto a nivel
teGrico como practico. Hoy vernos con demasiada claridad gue hubo un exceso
de emnacion en los pensadores modernos, quienes, a
matematico en un sitio, quisieron hacerlo aparecer en todos, sin fijarse en la
naturaleza de aquelo donde se pretendia aplicar y en i dicha naturaeza era

susceptible de esa aplicacion.

ver funcionar el modelo

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

<147 >



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

< 148>

Al volver a la quietud del hogar despugs de una guerra, uno sigue admirado
con la espada que le dio la victoria, pero s Tidiculo cazar una mosca can una
espada, aunque la espada sea més atractiva que el cazamoscas, y uno debe
acostumbrarse a la naturdeza pacifica de la vida cotidiana. Pero ademas, jes
(ue la espada es tanimportante? ;Por que es importante y hasta que punto?

En este punto, no hace falta pensar en la musica; ocurre lo mismo en la
ética spinozista y en la idea leibniziana de un lenguaje universal. Aristoteles
fue mucho mas serio en esto, al decirnos que cada disciplina requeria un
ropaje apropiado a su fisionomia, y de alguna manera nosotros olvidamos este
aprendizaje tan basico. ;No hay algo de enfermizo en este carino moderno
por las matematicas! ;Qué pasa si existe algo valioso que, sin embargo, no
puede ser respaldado bajo su modelo? ;Lo excluimos como mera sinrazén?
Sin duda, los pensadores modernos se dejaron llevar por el éxito de la fisica.
;Un efecto psico-socioldgico quizas! Posiblemente. Al volver a la quietud
del hogar después de una guerra, uno sigue admirado con la espada que le
dio la victoria, pero es ridiculo cazar una mosca con una espada, aunque la
espada sea mas atractiva que el cazamoscas, y uno debe acostumbrarse a la
naturaleza pacifica de la vida cotidiana. Pero ademds, ;es que la espada es tan
importante! ;Por qué es importante y hasta qué punto!



En definitiva, si antes he dicho que Ia
matematizacion de la fisica y la musica son similares
en el contexto idealista de su época, ahora digo que
unay otra son muy distintas. La matematizacion de
la musica es pura teoria, un juego de especulacion
filosofica ingenua; la matematizacion de la fisica es
algo serio y que obtuvo un éxito innegable.

Por ultimo, es obvio que la idea de Ia
matematizacion de la musica sigue siendo atractiva,
sobre todo en la época de Descartes, y que parece
tener mas sentido que en el resto de las artes.
La pregunta ahora seria: ;Como es esto posible?
Este es un tema muy complejo que requiere
diversas respuestas. Una respuesta plausible seria
la siguiente: de entre todas las artes, ademas de
la citada tradicion que defiende una afinidad
entre la musica y la matemdtica, la musica es la
Unica que ha distinguido de un modo radical —
al menos hasta el siglo XIX— entre su prictica y
su teorizacion, en una suerte de desdoblamiento
empirico-trascendental, por seguir una bella
expresion de Foucault. Esto ocurre desde Platon y
sigue apareciendo con mucha fuerza, justamente,
hasta la época de Descartes: por un lado, tenemos
la musica de las esferas, que en realidad puede ser
alcanzada intelectivamente y, por tanto, en sentido
estricto, sin la intervencion del oido; por otro lado,
tenemos lo que podriamos llamar la musica de los
musicos. Sin duda, esto facilita que los filésofos
puedan hablar mucho de musica (“tedrica”) sin
decir nada sobre la musica (“de los musicos”). (No
fue esto lo que hizo Descartes en el Compendium!?

P.R.: Esta caracteristica que ahora usted atribuye
al Compendium, quiza se justifique si tenemos
presente que Descartes escribio el Compendium
(1618) a manera de regalo a IssacBeeckman (1588-
1637)%, incluso tenia la pretension de que no fuera

6. Matematico, fisico, médico v filésofo. Amigo de Descartes, con
quien mantuvo correspondencia, y de quien se distancié en 1629.

leido por nadie m4s: “consiento que este hijo de mi
espiritu (...), llegue a tus manos para que sea como
un recuerdo de nuestra amistad y el testimonio mas
auténtico del carifio que te tengo. Pero con esta
condicion, si te parece bien; que oculto siempre
en las sombras de tu archivo o de tu escritorio, no
sufra el juicio de otros””. ;Piensa que esta obra,
por ser la primera y estar dedicada a Beeckman,
es una obra privada’ Es decir, ;piensa que es una
obra que no tiene pretensiones de fundar una
teoria musical, estrictamente hablando? ;O piensa
que esta obra posee dicha pretension y que, tal vez,
el hecho de ser enviada a una sola persona se debe
a esa actitud reservada de Descartes! ;Cudles eran
las condiciones biogrificas del filésofo mientras
escribia el Compendium?

D.M.S.: Descartes escribio esta obra en un
periodo de juventud vy, por tanto, de timidez
filosdfica. Tenia solamente veintidds
lo escribio, recién salido de la Universidad de
Poitiers (donde habia estudiado derecho), y
después de haber pasado un tiempo en Paris. Por

cuando

aquel entonces, su educacion era ya envidiable:
dominaba toda la matematica antigua y resolvia
nuevos problemas con suma facilidad, conocia las
teorias de Galileo y habia estudiado intensamente
desde su adolescencia todo tipo de disciplinas,
desde la poesia y la retorica grecolatina hasta las
discusiones teoldgicas de los reformistas. Escribio
el Compendium en un momento de lucidez, después
de haber tomado la decision de dedicar todo su
tiempo a la busqueda de un método filosofico
seguro: por aquel entonces, ya estaba plenamente
convencido de que los procedimientos escolasticos
debian ser abandonados, influido por el desarrollo
que la fisica copernicana estaba teniendo en toda
Europa.

7. DESCARTES, René. Compendio de musica. Primitiva Flores y
Carmen Gallardo (Trd.). Madrid: Editorial Tecnos. 1992, p. 112.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

< 149>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<150>

A pesar de todo, como usted dice, la publicacion
del Compendium tiene un innegable caricter
privado. Pero la razén no estd en la falta de
confianza de Descartes, sino mas bien en todo lo
contrario, es decir, en su modestia. En este periodo,
Descartes era muy consciente de su juventud y de
que aun necesitaba mucho tiempo para desarrollar
sus pensamientos. Unos afos antes de conocer a
Beeckman, de hecho, se habia ocultado en Paris
de sus propios amigos, precisamente porque
estaba convencido de que sus reflexiones estarian
plagadas de prejuicios, y que necesitaria un gran
trabajo en solitario para deshacerse de ellos.
Esto siempre es dificil de reconocer, y debemos
admirarnos de que alguien como Descartes, que
habia recibido una formacion privilegiada y que ya
empezaba a recibir halagos del mundo intelectual,
aceptara que no podia estar seguro de su propia
reflexion. Como usted sabe, a este Compendium lo
compara con un “feto”.

No era por tanto un caso de timidez psicoldgica.
Esta obra tiene la pretension de impresionar a
Beeckman, que fue quien le encargd la tarea de
escribirla, pero todo indica que al escribirla no
pensaba tanto en demostrarle a éste que era un
buen discipulo, como en demostrarse a si mismo
que empezaba a estar preparado para iniciarse en
el mundo de la reflexion, y que podia analizar algo
bajo el método que ya por entonces empezaba
a vislumbrar. Si Beeckman aceptaba su obra,
Descartes habria conseguido dos cosas: por una
parte, convencer a un personaje muy importante
de la cultura de su época de que él tenia algo
importante que decir; por otra, y especialmente,
empezar a sentirse seguro para afianzar sus
disquisiciones epistemologicas.

De hecho, si estudiamos minimamente la vida
y los testimonios sobre Descartes, nos percatamos
rapidamente de que no era un personaje retraido

0 que sintiera verglienza al expresar sus opiniones
en publico; mas bien todo lo contrario: discutia
tenazmente y de forma constante, y lo hizo con
los hombres mds renombrados de su época,
empezando por Mersenne® y Beeckman. A veces
nos imaginamos al pobre Descartes calentdndose
en su estufa de 1619 y dedicandose a la especulacion
solitariamente desde su cama, pero esta es una
imagen demasiado parcial. ;Por qué no recordar
al Descartes que va siempre acompanado de su
espada’ No s6lo comenzo a dialogar y discutir muy
pronto, desde que estudid con los jesuitas en La
Fleche hasta que murié con Cristina de Suecia,
pasando por su vida de estudiante de medicina y
derecho en Poitiers, sino que, ademds, desarrollo
investigaciones en todos los ambitos, y no sélo en
matematicas, de modo que se dotdé muy pronto
de una gran seguridad para moverse en todo tipo
de conversaciones. Por otra parte, con el dinero
que le reportaba la buena administracion de sus
propiedades, viajo constantementeyaprendiovarios
idiomas, conociendo a muchas personalidades
importantes de su época. Descartes, que quiso vivir
por su cuenta cuando sélo tenia veinte afios, y que
disfrutd de no pocas fiestas y reuniones sociales
en Parfs, también tenia un espiritu arrogante y
combativo, como demuestran sus intervenciones
en la Guerra de los Treinta Afos, participando
como voluntario indistintamente en el bando
de los catolicos (con Nassau, donde justamente
conocid a Beeckman) y de los protestantes (con
Maximiliano). Finalmente, su especulacion estuvo
siempre acompanada por intensas investigaciones
experimentales, a pesar de cierta religiosidad que
parece acompafarle siempre, como vemos en el
episodio de Loreto’.

8. Filosofo, tedlogo vy tedrico musical. Fue amigo y consejero de

Descartes con quien mantuvo copiosa correspondencia.

9. Daniel Martin Saez nos recuerda que cuando Descartes se
propuso revisar los conocimientos que habia recibido (en busca
de unos mas solidos) le pidi¢ a la Virgen que le ayudara en su
proyecto, en compensacion por la ayuda él le prometié llevar a
cabo un peregrinaje a la capilla de Nuestra Senora de Loreto. Cf.
WATSON, Richard. (2003). Descartes: el fildsofo de la luz. Carlos
Gardini (Trd.). Barcelona: Vergara; Grupo Zeta.



A ojos de hay, es muy facil condenar el racionalismo cartesiano, pero
Descartes tuvo la virtud de poner la vida por encima de los libros en
Una época en que las Escrituras y las interpretaciones aristotélicas se
Imponian a a observacion; amaba la danza y la poesia, estudio esgrima
y equitacion, dedica parte de su tiernpo liore a fa pintura y el misticismo;
Incluso practicd vivisecciones, de las que aprendio tanta como de Platan.
Por tanto, Descartes no era, como a veces se piensa, el aburrido flasofo
de larazon, la deduccion y las ideas puras.

Defendia la existencia de las ideas innatas, pero también sentia una gran
atracciéon por el mundo de los vivos. A ojos de hoy, es muy facil condenar el
racionalismo cartesiano, pero Descartes tuvo la virtud de poner la vida por
encima de los libros en una época en que las Escrituras y las interpretaciones
aristotélicas se imponian a la observacion; amaba la danza y la poesia,
estudio esgrima y equitacion, dedico parte de su tiempo libre a la pintura y el
misticismo; incluso practico vivisecciones, de las que aprendié tanto como de
Platon. Por tanto, Descartes no era, como a veces se piensa, el aburrido filésofo
de la razon, la deduccion y las ideas puras. Era esencialmente un escéptico
y un idealista. Su idea de la razon y los sentidos siempre me ha parecido
secundaria y derivada de lo anterior, aunque sea lo que mas ha sonado por
ser también lo mas facil de pregonar. Es ridiculo pintar a Descartes como
una especie de logico anclado en las deducciones: fue un cientifico de su
tiempo, un observador nato, un hombre de mundo, cargado de experiencia
en momentos de paz y de guerra, de esfuerzo fisico y espiritual. Por eso fue
un filosofo.

Precisamente, sus estudios sobre musica, como sus estudios sobre las
pasiones y sobre los organismos, podrian hacernos ver que las cosas no
son tan simples como aparecen en los manuales. Descartes puso el énfasis
en la razon, eso es innegable, pero no desprecid sin mas las pasiones ni
la experimentacion, a las que dedicd también gran parte de su vida. La
oposicion entre racionalistas y empiristas estd muy bien para los estudiantes
de universidad, pero no para quienes quieran acercarse seriamente al
pensamiento del siglo XVII. Su Compendium, que ademas es su primera obra,
es una prueba de que Descartes fue, desde su juventud, mucho mas que un
“racionalista”.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

<151>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

«152>

P.R.: Usted menciona, como caracteristica de Descartes, una actitud
polémica, y advierte un alto grado de conocimiento de la tradicion filosofica
ensuviday obra. Ademas de esto, el siglo XVII se caracterizé por la pretension
de retornar a las teorias de los antiguos griegos, las religiones orficas, los
pitagdricos, incluso Platon y Aristoteles, que habian desarrollado numerosas
teorias en torno a la musica, destacando entre ellas la llamada “musica de las
esferas”, la cual inspir6 el Pensamiento musical de hombres como Johannes
Kepler (1571-1630)°, Gioseffo Zarlino (1517-1590)!' y Galileo Galilei
(1564-1642)"2. Es bien conocida la actitud critica de Descartes respecto a
la tradicion, sobre todo en obras posteriores al Compendium. ;Piensa que la
posicion critica respecto al pasado se encuentra presente en su primera obra’
En otras palabras, ;considera que el pensamiento que Descartes desarrolld
en el Compendium puede ser una réplica del pensamiento griego? ;O cree que
en 1618 Descartes ya buscaba una distancia respecto al Pensamiento musical
helenista?

D.M.S.: Como ya hemos visto, la situacion de la musica es muy especial
con respecto a la de otras artes. Antes hemos hablado de su peculiaridad
artistica y de su peculiaridad tedrica; ahora, para contestar rigurosamente a su
pregunta, quizd convendria hablar de su peculiaridad histérica. La historia de
la musica es quiza la mas extrafa de todas las historias del arte. Tenemos que
esperar hasta la Edad Media para sentirnos fuera de su “pre-historia”, que en
el resto de las artes seria una “historia” bastante fiable desde los egipcios. En
escultura, por ejemplo, conservamos varias obras importantes de los griegos,
que serian reutilizadas como modelos artisticos fieles en el Renacimiento. Por
su parte, en el caso de la pintura, a pesar de las enormes pérdidas, tenemos
muchisimos artefactos pintados, y no siempre son inutiles las descripciones
sobre los colores y los materiales que se utilizaban. Sin embargo, no pasa
igual con la musica, donde no tenemos apenas testimonios hasta muy tarde
(aparte de unos pocos instrumentos), y sobre la que cualquier descripcion
es precipitada e ininteligible. Si a eso le anadimos que los filosofos hablan
mucho mds de la “musica tedrica” que de la “musica de los musicos” —en
ese “desdoblamiento” que antes hemos explicado—, entonces la cuestion ya
resulta casi irresoluble.

10. Astronomo y matematico aleman; fundamentalmente conocido por sus leyes sobre el

movimiento de los planetas en su orbita alrededor del Sol.

11. Compositor italiano y tedrico de la mUsica del Renacimiento. Descartes estudié su obra gracias
a los jesuitas.

12. Astrénomo, filésofo, matematico vy fisico italiano. se puede encontrar reflexiones musicales
en obras como: (1) Galilei, Galileo. (1994). Dialogo sobre los dos maximos sistemas del mundo
ptolemaico y copernicano. Antonio Beltran Marf (Trad.). Madrid: Alianza Editorial. (2) Galilei, Galileo.
(2003). Didlogos acerca de dos nuevas ciencias. José San Roman Villasante (Trd.). Buenos Aires:
Editorial Losada.



Ademis, por si fuera poco, debemos sumarle a
esto que las descripciones no valen pricticamente
para nada, ya que los griegos no utilizaban la
notacion como la utilizamos nosotros. Existe
algin ejemplo de notacion musical, pero es una
excepcion y no representa la practica comun de
la época. En cuanto a las teorias, entendemos
aproximadamente qué  significa  “pintaban
hombres con brazos alargados”, por ejemplo,
pero no entendemos tan facilmente qué significa
algo como “componian musica capaz de incitar a
los hombres a la guerra”. La cuestion es que no
tenemos un marco conceptual adecuado para
entender qué significa “negro” o “blanco” en su
equivalente musical. Por tanto, me veo obligado
plantearle una pregunta: ;como podia la musica
del tiempo de Descartes volver a los griegos, o
siquiera rechazarlos!

Lo que intento decir no es que no hubiera
ningin tipo de “vuelta a los griegos” en musica,
sino solamente que la vuelta fue completamente
distinta a lo que cabria esperar, y desde luego
muy distinta a la pictorica, la escultdrica o la
arquitectonica. De hecho, y precisamente por todo
lo que acabo de decir, yo diria que la revolucion
musical del siglo XVII fue la revolucion artistica
mas fructifera de todas: mientras el resto de las
artes imitaban a obras del pasado, la musica tuvo
que inventarse un pasado ideal, una edad de oro
que no conocian, a la que tildaban ingenuamente
de “griega”, y por tanto se vieron obligados a sacar
lo mejor de si para cumplir ese ideal. Este fue el
caso del nacimiento de la épera, que no tiene
parangdn en ninguna otra arte, y que consideramos
un fendmeno esencialmente musical. Por tanto,
podrian plantearse muchas mds preguntas, cuyo
solo planteamiento puede ser ya muy esclarecedor:
;/hay algo mas moderno que la 6pera? ;Ha creado
cualquier otra arte —la pintura, la arquitectura, la
escultura, la literatura, el teatro—, en su aparicion
moderna, una manifestacion tan compleja como
la 6pera?

(..Jentendemos aproximadamente qué significa
‘Dintaban hombres con brazos alargados”, por
eJernplo, pero no entendemos tan faciimente que
significa algo coma “componian misica capaz
deincitar alos hombres ala guerra”. La cuestion
eS Que NoO tenemos un marco conceptual

adecuado para entender qué significa negro”

0 "blanco” en su equivalente musical. Por tanto,
me vea obligada plantearle una pregunta: ;como
podia la masica del tiempo de Descartes volver
a los griegos, 0 siquiera rechazarlos?

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

«153»



..-:'.-' "vx.,-f.r % o “n.\..-j]*if_jUC:);_J{_ — f’:}
_,.r'

B M.,-* TN

:)fﬂf_‘\o CJ \.._,.»'/—\k C‘

"*-\_;r’ R ,r'“\

q_,f'.-’“\ O \ Jr"\xﬁkﬁ J -\I.
H‘l'“ /""C:I f"'“u-"(_\ _.-j(—\(‘-) 'x..w—w'u__,»
250 =c O,;f;’ O O o

»‘f‘w . Jr‘n ,f-\ )O{‘)\Haﬁu( )O'l:

“‘\H'IYJO O.ﬂ”‘x O()O

SORORO
—\{I'k__.-[.-—-\ (_\k___.f,/"'\ /j OG/"‘-\(__\?(__\(—\
-\l.\'- ."' (--\]’ (-__.l}l("' "1.'\ f :} N -_
-{C’\J (j{}( \\- }(‘j -\\‘ -("- I.r\/?
~0F00 u%q e gegeg

\_z'r*x

{
u._,zO Jz“n Ir“-xk_,..n(’ (Jf_)ﬂ(] O

(

OC wi’\_, Sesed s &
“\v(_) r"“hz f‘"«( r C r:‘«x Ok —\}(_}

v’"\’“ ‘}-”j M_Jfr" .r“‘« »f‘w\_.____,_ar" (
”“-‘ur }/‘“.'x__,

sﬁo‘? OO o‘f“o@?i@@
@

Ve te®
“”FQO uﬁma ses (@)

‘—"f O z"‘\\,_.;',f O 'JC:;‘ "H} —rl':::ﬁ
5= o@‘ O C’E’L (j x_ O<

JDf JO in ] \"J'::: a_,y o
g 0e S ::;;_QO @oﬁ ’Q J
268625060 0g

@) O=C OFORO=O=C ((
cege Of_:goﬁdﬁ@xo = S
626 %6%6%s o 3’5@” O
05.®) uobw?o o e o(
T JC O S Q\H Cf \__»(—\u

Y "‘;'*—r"f'“‘

;'::R_A';P"QQ

52622 J%@ﬂg_{ %Og
‘}\'.‘-"" :‘:-.,-r"';"'_\"\ _:i —\.\l;\ _-_:. e
D\H/:\J(_.-f(‘_‘“(_/} :) “‘\\,_Jr OO{C'—}/I '*s_Jf L (’J

f‘:,\-f“f‘i(_j{_\(_,f\h_ ,f“\\ OJ{ .
L O‘f@“"”“ @ =
1§ (...J' (JO,:;\)C' O
. DOOO %;
& e = ‘\ \_#r‘w{ﬂ‘k ';.
;"‘*ﬂ-"q‘\-“‘\- joi-:}r‘:::(:] "\'k fﬂ \(\\_r‘.l::x
{::I' \_Jf r O a—-\'r_ﬁ,r (
OO Q 8 Q
ﬂii‘*“") J?:i"”“‘f“ s O @ G
= JOOO *-_zr"mj'ﬁ»_,ff}j';f (?J
{8 ,_r-'\,. C}O O\ OD wurjﬂ.,_,’(u
C‘ =00 C
sseses Seseles
sSsietstetetsse
OO \—H’“‘xDQ (_)'f“w_,r Q\_ ”Of

QAOO_QL

*b sgegecege =0 0
"r;:oof: :»*-;ggg:r;wﬁi‘:@ =0 -~;:§ Of

3 \_.fr‘“n ":_)/

>f~,

k r'\(..-}r:ﬂ:\. ::-:(H\L C‘":;O
“‘“@Q C= Of“ c 2% %%

e i, . \j A y

r‘“‘\Or"\ ._},f p._jﬁ O """ F}-xl {

Empezar con la musica, en este sentido, no fue
casualidad, pues era el tnico arte, me atreveria
a decir, verdaderamente nuevo, radicalmente
moderno. Por supuesto que la pintura y el resto
de las artes también habian cambiado muchisimo,
sobre todo en la prictica (un caso clarisimo de esto
es el nacimiento de la “novela” con Don Quijote)
pero no de forma tan radical como la musica ni,
desde luego, en la teoria. De hecho, quienes hacian
“nueva musica” debian saber perfectamente que
no estaban haciendo musica antigua, pues al
fin y al cabo no la habian escuchado nunca, y
esto permitia que las discusiones fuesen mucho
mas libres y que la experimentacion fuese mas
variada. Por supuesto que, si miramos los hechos
en su profundidad, el “renacimiento” fue mera
mitologia en todas las artes, y no solo en el caso
de la musica, pero, como digo, creo que fue asi
especialmente o de manera mucho mas marcada
en el caso de la musica.

Ahora bien: ;Qué papel tienen aqui las
matemadticas y qué podria tener que ver esto con
“volver” o “rechazar” a los antiguos? A veces se nos
olvida que, a pesar de las influencias, Pitdgoras,
Platon o Aristoteles no erigieron a las matemdticas
como modelo de conocimiento cientifico que
debiera ser imitado por el resto de disciplinas.
Como hemos visto antes, la matematizacion
del mundo incluye hasta cierto punto la
matematizacion de la musica. Pues bien: eso es
algo que los griegos no pretendieron jamds. La
matematizacion del mundo esta relacionada con
el nacimiento de la fisica matemadtica, en manos
de Beeckman y Descartes, que también tiene su
reflejo en la doctrina galileana de “IISaggiatore”.
Podriamos decir que esta matematizacion no fue
mas que la matematizacion de los hechos fisicos
y que, ciertamente, esto estd relacionado con la
matematizacion de la musica. Pero, jes eso tan
pitagdrico como parece a simple vista?



El proponer que las manifestaciones culturdles ‘imiten” un modelo
determinado, eneste caso las matematicas, es algo puramente moderno.
En la fllosofia de Schopenhauer o Nietzsche, que luchan precisamente
contra la Modernidad, no tendria sentido realizar esa subordinacion, y
podemas asequrar lo mismo sobre tedricos del Romanticisma. Para un
moderna, dirfa yo, la union es casi forzada, instrumental. Descartes, de
hecho, no puede aceptar que exista un lenguaje f1losofico autonomo: para
los cartesianas, inclusa la fllosofia debe utilizar unlenguaje matemético.

A mi juicio, ese tipo de cosas —el mismo verbo que no hemos dejado de
utilizar: “matematizar’— solo puede hacerlas una sociedad donde las distintas
manifestaciones del espiritu se han desgajado, de modo que luego se las
intenta juntar o subordinar. Los griegos son mds conscientes, a primera vista,
de la autonomia de las manifestaciones espirituales, cuya interrelacion es mas
organica que mecanica. Cuando se fijan en la comunicacion entre todas las
manifestaciones culturales (matematicas, musica, astronomia), sin embargo,
cada una mantiene siempre su autonomia, su lugar de partida. Estd claro, para
Platon, que las matematicas y la filosofia son cosas distintas, y que ambas son
a su vez distintas de la musica. En esto, el idealismo metafisico —empezando
por el Kant de la Critica de la razén pura— esta mucho mas cerca de las teorias
griegas que la modernidad escéptico-mecanicista de Descartes. El proponer
que las manifestaciones culturales “imiten” un modelo determinado, en
este caso las matematicas, es algo puramente moderno. En la filosofia de
Schopenhauer o Nietzsche, que luchan precisamente contra la Modernidad,
no tendria sentido realizar esa subordinacion, y podemos asegurar lo mismo
sobre tedricos del Romanticismo. Para un moderno, diria yo, la union es casi
forzada, instrumental. Descartes, de hecho, no puede aceptar que exista un
lenguaje filosofico autonomo: para los cartesianos, incluso la filosofia debe
utilizar un lenguaje matematico. Esto es inaceptable para Kant, como vemos
en su etapa critica, y desde luego también para los griegos, que ni siquiera lo
concebian. Pitdgoras, incluso cuando veia que “todo son nimeros”, y en esto
suponemos que fue radical, no reducia por ello a uno solo todos los modos
de acercamiento a esos numeros. Pitagoras no decia: el lenguaje matemdtico
es el unico que accede a los niimeros. Mas bien sostenia que hay muchos
lenguajes, entre ellos el musical, a partir de los cuales se accede a ellos, y
todos igualmente necesarios. Descartes, sin embargo, no puede aceptar que
exista un lenguaje musical. Esta es su simplificacion e ingenuidad y, a mi
juicio, la parte del cartesianismo que deberiamos abandonar con mayor
celeridad, igual que la doctrina de los armonicos y de la tonalidad, que son
en realidad el correlato de esta simplificacién, mucho mas burguesa y mucho
menos pitagorica de lo que parece.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

«155»



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<156>

Comprender el mundo solo desde las
matematicas es como reducirse a sentir el
mundo mediante el olfato, jque pasa con la
vista, el aido, el tacto, el qusto, la intraspeccion?
Y piense usted que Descartes quiso eliminarlos
todos, y con elos se llevo tambien todas las
formas de lenguaje no-vertal, lo cual no deja de
Ser curioso en un hombre que amaba la danza.

Hoy somos demasiado conscientes de la intima ligazon que une los
lenguajes, pero también de aquello que los separa: no solo se ha visto en
el campo filosofico, donde se viene defendiendo con reflexiones esenciales
desde el siglo XVIII, sino también en la ciencia neuroldgica del siglo XXI. Lo
que la musica dice no tiene nada que ver con las matematicas. Lo que ocurre
es que todo estd mucho m4s relacionado de lo que parece a simple vista, y
que cualquiera puede aprovechar las conexiones para afirmar sus doctrinas.
Por eso debemos darnos cuenta de las perspectivas multidireccionales y
no conformarnos con perspectivas de exclusividad: hay tanta unién entre
razén y sentimiento como separacion. Estamos averiguando muchisimo
sobre la distincién entre los lenguajes. La musica tiene un lenguaje distinto
del matemdtico y del verbal. Solo por esa razén, tan simple por otra parte,
debemos considerar ridicula la pretension de reducir un lenguaje a otro. Con
ello s6lo conseguimos reducir nuestra propia capacidad de comprender el
mundo desde nuestra diversidad: si antes teniamos dos formas de acercarnos
al mundo, ahora sélo tendremos una. La Modernidad, denunciaba ya
Schiller, nos hace hombres incompletos. Comprender el mundo sélo desde
las matematicas es como reducirse a sentir el mundo mediante el olfato, ;qué
pasa con la vista, el oido, el tacto, el gusto, la introspeccion? Y piense usted
que Descartes quiso eliminarlos todos, y con ellos se llevo también todas las
formas de lenguaje no-verbal, lo cual no deja de ser curioso en un hombre
que amaba la danza.



La musica nos ensefia cosas que de otro modo jamds comprenderiamos,
porque solo ella sabe como decirlas. En este sentido, creo que somos nosotros
quienes debemos volver a los griegos y abandonar a Descartes. Para ello,
seria util insistir en que la propia teoria de Pitdgoras (o de los pitagéricos)
incluia reflexiones mucho mas profundas que las cartesianas, al considerar
a la musica desde muchas mas perspectivas distintas y complementarias:
en efecto, los pitagdricos pensaban la musica como armonia césmica, y
por tanto la relacionaban con problemas gnoseoldgicos y ontoldgicos, pero
también la pensaron como armonia humana, y por tanto la vincularon a
problemas de salud fisica y purificacion espiritual; ademads, la consideraron
un fenémeno imprescindible en los estados de 4nimo sociales, y por tanto la
relacionaron con la ética y la politica, teniéndola por un bien necesario para
toda comunidad. Todo esto ha seguido teniendo influencia en la musica
contemporinea (pensemos, por poner sélo un ejemplo, en la relacion de la
musica electronica, en su vertiente acusmatica®, con la tradicion pitagérica,
que va mis alla de las matematicas e implica factores como la concentracion
y la abstracciéon), mientras que la teoria moderna de la musica, y por supuesto
la cartesiana, se ha quedado en el olvido y apenas tienen hoy influencia.
Pitdgoras sigue influyendo en nosotros, Descartes no. Porque, en efecto,
Descartes se centra solo en las emociones y en la respuesta mecdnica que
éstas dan a determinados estimulos auditivos, de modo que ha perdido
la capacidad para pensar la musica desde todos sus posibles espacios de
aparicion.

Esto concita otras preguntas que desbordan el objeto de esta entrevista:
/Nos ha llevado la especializacién moderna a este perjudicial estado de
simplificacién? ;Son filosofos como Descartes participes de un proceso social
ilegitimo que no deberiamos aceptar como filésofos! Una respuesta de lo
que somos capaces de perder podriamos encontrarla en la propia musica
barroca. En esto, la musica no miente tanto como la filosofia: la variedad y
la extrema riqueza de contenido estan ahi para ser acariciadas y sentidas de
cerca. Cuando uno escucha a AlessandroScarlatti'* sabe perfectamente que
Descartes se equivocaba.

13. Se denomina “MdUsica acusmatica o concreta” a la musica que es emitida por medio de parlantes
sin que pueda distinguirse la “fuente” que produce el sonido, el sonido es grabado o creado en la
computadora. Este tipo de experimentacion fue llevada principalmente a cabo por Francis Dhomont
y Pierre Schaeffer. Cf Rojas, Pedro. (2009). Sobre la mUsica de avanzada y la Técnica. “Soly sombra. ..
L “Espace des Spectre”. En: Revista de Filosofia y Literatura. Cazamoscas. Manizales: Universidad de
Caldas.

14. Giuseppe DomenicoScarlatti (1685- 1757) fue un compositoritaliano de musica barroca, compuso
numerosas 6peras Orlando (1711), Tetide in Sciro (1712) y sus sonatas son sumamente reconocidas.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

<157>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<158>»

P.R.: Quizd mostrando parcialmente el analisis
musical de Descartes en el Compendium, se logre
especificar en qué consiste aquella matematizacion
de la musica, que usted objeta. Descartes se centra
en el estudio de dos cualidades del sonido: la
duracion (duratio) y la altura (intensio)®® ;Podria
detenerse en dicho anilisis?, jen qué consiste!

D.M.S.: La cuestién es muy simple e intentaré
reducirla al maximo, sabiendo que, en todo caso,
cualquiera puede acudir a la propia obra de
Descartes para encontrar un analisis mas detallado.
Como hemos visto, Descartes defiende una
concepcion naturalista de la musica. La musica estd
ahi para concitar emociones en los seres humanos
y para ello tiene que hacer dos cosas: primero,
estar conformada segiin la naturaleza del hombre,
y segundo, atenerse a las proporciones naturales
de los sonidos, obtenidas al modo pitagérico,
como usted sabe, al dividir una cuerda en su
mitad, su tercio, etc. Es muy curioso, por ejemplo,
que Descartes considere que la interpretacion de
los compases sefialando siempre como “fuerte”
el primer pulso es algo “natural”, como un
“impulso” de la naturaleza humana, que tenderia
a separar y analizar, premiando las proporciones
sencillas, etc. Esto es verdad solamente hasta
cierto punto, porque podemos aprender a premiar
otras cosas, y eso es lo que hacemos precisamente
con la educacion. Sin embargo, Descartes hace
que su consideracion del “ritmo” musical, de la
“duracion” o de la “altura” solo tengan sentido
bajo esta concepcion naturalista, independiente
de toda forma de cultura.

15. Es la propiedad del sonido que determina si un sonido es
mas grave o mas agudo que otro, en fisica se determina segln la
frecuencia (nUmero de vibracién por segundo).

Por una parte, un Titmo debe ser matematico Si
quiere causar efecto en el hombre; por ofra, debe
tener un grado de simplicidad suficiente como
paraqueelser humanolorecibaemocionalmente.
ts decir: tiene que ser matematico, pero
tambien sencillo. Si, por ejemplo, dividimos un
COMPpas en clen natas distintas, y ese compas
dura un segundo, aunque sigamos proporciones
matematicas, el oido humano no sera capaz de
captar cada una de ellas, par mucha que nuestra
razon ST que lo haga, y por tanto la masica habra
fracasado en su finglidad.

Por una parte, un ritmo debe ser matematico si
quiere causar efecto en el hombre; por otra, debe
tener un grado de simplicidad suficiente como
para que el ser humano lo reciba emocionalmente.
Es decir: tiene que ser matematico, pero también
sencillo. Si, por ejemplo, dividimos un compas en
cien notas distintas, y ese compas dura un segundo,
aunque sigamos proporciones matematicas, el oido
humano no sera capaz de captar cada una de ellas,
por mucho que nuestra razén si que lo haga, y por
tanto la musica habrd fracasado en su finalidad.
Lo mismo ocurre con las alturas: sabemos con
gran precision que si sobrepasiramos ciertas
frecuencias no seriamos capaces de escuchar ciertos
sonidos (agudos y graves). En resumen, siempre
debemos tener en cuenta dos variables: hombre y
mundo, pero ambos entendidos desde un punto
de vista naturalista y, lo que es mas importante,
relacionados de forma mecanica, bajo la forma
“relacion matematica simple = efecto emocional”.



El problema de este enfoque, ciertamente, es que deja de lado todas
aquellas variables que influyen en la naturaleza humana, y que van mucho
mas all4 de la naturaleza del sonido o de la capacidad innata del hombre para
captar diez o cien notas en un solo segundo. El problema de Descartes es que
identifica “naturaleza” con “matematicas”, algo que nosotros considerariamos
inaceptable. Descartes, al hacer esto, no tiene en cuenta los inniimeros factores
culturales, emocionales, psiquicos, sociales, gnoseologicos, etc., que influyen
en la apreciacion de la musica. Bajo su teoria no podria comprenderse, por
ejemplo, el valor de la modalidad frente a la tonalidad, o el cambio que
representd en su momento la modalidad medieval frente a la griega, pero
muchisimo menos la musica roméntica y posmoderna.

Claro que Descartes dice algunas cosas razonables: la relacion hombre-
mundo es esencial en cualquier fendmeno artistico, que al fin y al cabo
requiere una relacion entre el hombre y la creacion artistica en cuestion.
Pero lo importante es saber discriminar el grado de relevancia y el alcance de
las afirmaciones cartesianas, y si las conclusiones que se derivan de ello estan
realmente justificadas. Por ejemplo, Descartes tiene razéon en que hay ciertas
cosas que un ser humano no puede escuchar, es decir, en que existen ciertos
limites que, de ser sobrepasados, tirarian por la borda cualquier creacion
artistica. De acuerdo, pero eso no dice nada sobre lo que ocurre dentro
de esos limites, y sin embargo, Descartes pretende convencernos en este
Compendium de muchas limitaciones que, desde el punto de vista artistico,
podrian ser puramente arbitrarias, pero que él quiere llamar “matemdticas”:
sin ir mas lejos, las consonancias simples'.

En su favor debemos decir que el propio Descartes reconoce no querer
establecer un juicio estético, ni decir a los musicos como componer. Ademas,
no debemos olvidar que la estética todavia no existe como disciplina, como
tampoco existe propiamente la figura del critico musical, y que la idea de
que los filésofos pueden opinar cientificamente sobre arte no aparece hasta
los siglos XVIII y XIX. Simplemente, intenta comprender por qué la musica
despierta nuestras emociones. Por tanto, debemos restringir a esto nuestra
critica, y recordarle a los cartesianos que no somos solo psicologia consciente
y naturaleza, sino también sociedad, inconsciente y cultura. La limitacion
de los graves y los agudos, de ritmos especialmente complicados, rapidos o
lentos, puede tener sentido como limite final; ahora bien: todo lo que puede

»

16. La relacion entre dos sonidos (intervalos) segin la “gramatica musical” se ordena en
“consonancias” y “disonancias”. Seglin esta concepcion, las disonancias (segunda menor, segunda
mayor, cuarta aumentada o quinta disminuida, sétima menory sétima mayor) provocan la sensacién
de “tension” y las consonancias (intervalos octava justa, quinta justa, cuarta justa, tercera mayor,
tercera menor, sexta mayor y sexta menor) invitan al “reposo”. Esta sensacion Descartes (y muchos
otros) la explica a partir de la “perfeccion” de las relaciones matematicas de los intervalos, lo cual
(en nuestro tiempo) es cuestionable, (1) porque la relacion entre los sonidos consonantes, segin
los avances de la “acUstica contemporanea” no son perfectas, (2) porque los compositores han
expandido el espectro de la sensibilidad en sus obras —creando musica mas compleja que no se
puede traducir en términos de “reposo”y “tension”—, (3) porque al diferenciarse las consonanciasy
las disonancias, a partir,de una “sensacion” determinada, se puede argumentar que las sensaciones
son “subjetivas”y que varian segln el oyente.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

<159>»



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<160 >

hacerse dentro de esos limites no estd escrito en la naturaleza, y mucho menos
en lenguaje matematico. La musica actual es un ejemplo paradigmatico de
ello: musica electronica, silencio, aleatoriedad...

P.R.: Como hemos visto, el analisis musical de Descartes en el Compendium
se centra en el estudio de la duracién y la altura, podriamos tener presente
que el analisis espacial de Descartes, que encontramos en otras de sus obras,
se centra en la precision de coordenadas a partir de dos ejes: el horizontal
(o eje x, llamado de abscisas) y el eje vertical (eje y, llamado de ordenadas).
;Piensa que, tal vez, exista alguna similitud entre los principios de analisis
del espacio y los de la musica? ;Piensa que la reflexion en torno a la musica,
de alguna manera, influyd en el pensamiento posterior de Descartes a tal
punto de ser desencadenante de teorias matematicas que explican el espacio?
;Podria tratar esa relacion entre musica y espacio?

D.M.S.: Quiz4 esta pregunta sea un tanto abstracta. Es dificil concretar
qué significa eso de que la musica sea o deje de ser espacial, mas alla de la
metifora. Aunque a partir de los ainos 50 se ha estado haciendo hincapié en
la importancia del espacio (por una parte, en la acustica necesaria para una
representacion dramatica; por otra, en los efectos auditivos que devienen
de situar los focos musicales en uno u otro lugar, por ejemplo), creo que no
estd claro que eso implique de forma univoca que lo esencial en musica sea
“espacial”. Por eso, responderé una vez mas con una critica.

Uno de los privilegios de la musica como arte reside en su relacion con el
tiempo. La musica ha sido ante todo organizacién de sonidos y relacion entre
sonidos, y obviamente el tiempo ha jugado un papel central en su constitucion,
solo equiparable a “lo teatral”. Sin embargo, mientras el teatro de tradicién
europea se ha centrado precisamente en lo que considerariamos espacial (en
los vestuarios, la escenografia) y en lo literario (argumento, dialogos, estilo), la
musica tiene una historia esencialmente temporal. Solo en las ultimas décadas
se ha pretendido estudiar, como hemos visto, el cardcter espacial de la musica,
o incluso su carécter filoséfico: el silencio, o lo que quizd podriamos llamar
conceptualismo musical; pero incluso en estos ambitos el tiempo ha jugado
un papel predominante. El sonido, por tanto, parece estar mas intimamente
relacionado con la duracion que con el espacio. Pero, jqué quiere decir esto?
Simplemente una cosa: no que necesitemos “tiempo” para escuchar una obra
musical, sino que la obra musical necesita el tiempo para desarrollarse. Esto
no es igual en pintura, ni siquiera en literatura, y por tanto tampoco en teatro,
al menos en el nuestro, donde ha primado casi siempre lo literario. Es cierto
que la literatura estd mas cerca de la musica en su relacion con el tiempo, pero
la relacion es menos intensa. Las palabras cobran sentido en las frases, como
las letras en las palabras, pero unas y otras no cambian por lo que se refiere
al argumento. En literatura, diriamos, somos nosotros quienes necesitamos
tiempo para entender la obra, similarmente a como necesitamos tiempo



para visualizar un cuadro o una escultura, como
se refleja en el hecho de que cada uno necesita
un tiempo para ver o leer una obra. Es una pena
que no podamos entrar en mas detalles. En todo
caso, es sencillo ver que en musica la dependencia
del tiempo es mucho mas fuerte: una frase en sol
menor es totalmente distinta si precede a un do
menor que si precede a un la mayor, y de hecho
el sentido de la obra cambia radicalmente. Y no
digamos ya las notas: un si bemol seguido de un
do natural es radicalmente distinto (pensemos en
la tonalidad) de un si natural seguido de un do
natural. La funcion de la nota cambia, de nuevo,
radicalmente. Esto se ve claramente en la musica
medieval, por ejemplo en el neuma de conduccion
denominado oriscus, o en la notacion mensural
europea —que no encontramos hasta el siglo
XIII—, que esta determinada entre otras cosas por
las relaciones entre las notas. Una longa, breve o
semibreve podria dividirse de distintas maneras
(ser perfectas o imperfectas) segtin fueran seguidas
por una u otra nota con tal o cual valor temporal.
El hecho de que nuestra notacion actual haya
avanzado durante tanto tiempo nos oculta en parte
el hecho, de todas formas innegable, de Ia relacion
que tienen las notas a la hora de definir el ritmo,
la duracidn, los adornos o la altura. Obviamente,
este tipo de relaciones se pueden ir ampliando
en circulos concéntricos, incluyendo modelos
ritmicos y frases, hasta llegar a otros elementos de
la composiciéon, como la armonia. Algo parecido
podriamos decir sobre las estructuras musicales y
las formas historicas: todas ellas estan definidas
constantemente en relacion con el resto de la obra,
y siempre en un sentido especificamente temporal.
Por lo tanto, creo que el analisis m4as acertado de la
musica sera siempre el temporal o, por decirlo asi,
el que estudie la duracion.

Jf:-j O OUOUOMKJK _— \u’?’

OC’ 5@898 ngaf
“‘(\ Qw Om WQO‘F OOC
D:"_:‘-)\.,_,JOV O O i ‘*.~"\_ h‘i _:]

ODO,_\}.\F OO QOQ O OC\C

egegese OOO 2520

__{fm o

@OOQE?QQL ?Ogcﬁog Or
8@ QOO(”’V OCOOS 8 OE
Sesesseisaesss g@@
}8 Gege 690 @*”8 RO
3 {Jf?;j’“ (} RJNﬂgw L;fw,
HC) O ..... Q 1{_‘) Q O _br
8/7 JQ”“O%OKUCQ}H% of
Jﬁ OQ: ?MQ%LOO C:E%E; :{:-;OOQ

\- KD("‘-\\._ u’l .J'(:}L I,-—--j
O % @oﬂf g
QQQUQO e Qe aﬁcmh
(\JO(-} j(} \_:f::]{"‘io A
0 @H O Cﬁ“ﬂo ¢
‘TRJ‘O O O )OO 3 O
O (“*OﬁO O,O O
obgq@ > e 9~? 26
8o seetecatcte ’C
808 O“ ng%“@ gcfj

o

0% %0 % 22 %

‘ .'C
O.’

O Q EQDOQ
O \:}f = O "C-\'.IO (’W\.

S B oty

kJ/"-uh::'(_J —f(j }5

O Ve O
O/ﬁx O O )
O \_, bl \,_J(:j .\_‘:]}{ l/-*-‘ ““—).""J ﬁr -jC

"\.'\._,)'

)

Obﬁgu C f @ 18,!,, EJ 8E
{Q L e
OCQQ@“CQOO? egegegs

tﬁ‘» e (—
WOO@“‘*}"“ f‘“‘OOOqu ‘“'8 C)

JE0RORORORORORORORC
seseses ﬂbgago?og
;8(_‘.!(‘* =0 OBC%( 2 8{ 0 O "]
OOF_KL*O QOO(N]O Or_.\ C/OC
("], e = ‘f‘}r“

"1 r-\-.

_\

"-\'k



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<162 >

Pero aqui no acaban los problemas, porque
otra cuestion es como se estudie el tiempo, y si al
estudiarlo podemos servirnos (o mal-servirnos) de
enfoques espaciales. Como resalt6 en su dia Henri
Bergson, los occidentales hemos pensadoamenudo
bajo conceptos espaciales, hasta el punto de que
hemos espacializado incluso nuestra manera de
comprender el tiempo. Esto ha influido en nuestra
musica. Descartes es un claro ejemplo al estudiar
la musica desde el punto de vista matematico:
proporciones, simetria, consonancia. Y claro que
la musica tiene en cuenta esos conceptos, pero
es muy distinto abordarlos desde el punto de
vista espacial a hacerlo desde el temporal. Si uno
piensa en espacio, pensard siempre en armonia,
simultaneidad; si piensa en tiempo, pensarda en
melodia y serd capaz de ver que la armonia solo
tiene sentido en su movimiento. ;No existe acaso
lo que llamamos “ritmo armonico”, que determina
todos nuestros andlisis de armonia’

A Descartes, por tanto, se le ha olvidado lo
fundamental. En musica, quiza la fisica del sonido
no sea tan interesante como qué hacer con ella. Los
armonicos tienen sentido en la medida en que la
musica suena de forma simultdnea, pero no dicen
nada de lo esencialmente musical: la duracion, la
relacion entre las partes y el todo cuyo sentido estd
subordinado al tiempo. Si comprendemos esto,
podemos analizar la fisica del sonido desde otra
perspectiva, como han hecho los musicos a partir
de la segunda mitad del siglo XX, y cuyo resultado
no es tanto espacial como temporal. La musica
no se puede estudiar como si fuera un caddver:
quintas, sextas, que pueden ser medidas con regla
y cortadas con bisturi. El movimiento redefine en
cada momento el significado de las proporciones
y las similitudes.

El problema reside en ultima instancia en el
dualismo cartesiano que separa alma y cuerpo. Si
la musica se relaciona con el cuerpo del hombre,
y no con su razdén y su mente (que se supone no-
corporal bajo este dualismo), entonces estamos
ante una relacion mecdnica, no orginica, no
espiritual. Hoy sabemos sobradamente cuan errado
y simplista es este punto de vista, y si valoramos la
musica lo hacemos también por lo que ella tiene
de espiritual. Descartes, al valorar la relacion del

tl prablema reside en Ulima instancia en el
dualisma cartesiano que separaalmay cuerpo. Si
lamdsica se relaciona con el cuerpo del hombre,
/N0 Con Su Tazon y s mente (que se supone no-
corporal bajo este dualismo), entonces estamos
ante Una Telacion mecanica, no organica, no
espiritual. Hoy sabemos sobradamente cuan
errado y simplista es este punto de vista, y i
valoramos la masica lo hacemos también par o
que ella tiene de espiritual,

“hombre corporal” con la “musica fisica”, se ha
quedado en el mundo de la res extensa, que en
cierto sentido desborda las cuestiones del espiritu,
que son esencialmente temporales, requieren
tiempo, cambian, nacen y mueren.

En todo caso, por lo que respecta a su segunda
cuestion, no creo que su estudio espacial de la
musica influyera en su filosofia posterior; creo
mas bien que Descartes partia de ese enfoque
espacial desde el principio, aunque obviamente
la consideracion mecanica de la musica, y el éxito
que encontrd entre sus compafieros, le sirvieran
como estimulo para continuar por ese camino. Al
finy al cabo, el pensamiento del tiempo es algo que
llegara mucho después, con la Revolucion Francesa
y la Tlustraciéon, como dos hechos paradigmaticos
(respectivamente, politico y filoséfico) que haran
necesario pensar el presente y el lugar hacia el que
se encamina dicho presente, contra el estatismo
teorico de la escolastica y la politica del Antiguo
Régimen. A partir de entonces, el estudio del
tiempo inundara a todas las disciplinas, desde
la biologia (evolucién darwiniana) hasta el arte
(musica como arte del movimiento, del tiempo vy,
por tanto, como el arte por excelencia entre los
roménticos). Como podra ver, la filosofia mejora
con el tiempo, y no solo las llamadas “ciencias”.



P.R.: Dejando a un lado la problematica sobre el espacio y el tiempo,
veamos ahora qué tiene por decirnos Descartes sobre los musicos. En el
Compendium precisa respecto a la musica que “su objeto es el sonido”", y que,
de alguna manera, es desde alli desde donde ésta debe pensarse, desde el
estudio de las propiedades del sonido (desde lo que ahora conocemos como
acustica, o teoria corpuscular del sonido). Lo anterior lo llevé a afirmar que:
“lo que se refiere a la naturaleza del propio sonido, es decir, de qué cuerpo y
de qué modo brota m4s agradablemente, es asunto de los fisicos”'®. Quisiera
preguntarle: ;En qué consiste dicha naturaleza del sonido para Descartes? ;De
qué manera el musico puede aproximarse a su objeto, siendo éste territorio
del fisico? ;Cudl es la tarea de los compositores e intérpretes?

D.M.S.: El estudio del sonido ha sido esencial en toda la historia de la
musica, y quiza particularmente en la musica contemporanea, con resultados
fascinantes. Desde luego, los musicos que han estudiado el sonido y nos
han acercado a él nos han dotado de una vision mucho mis rica de la que
teniamos antes. El uso de la tecnologia analodgica y digital ha permitido hacer
casi cualquier cosa con los sonidos, desde amplificar lo que de otra forma
no se hubiera oido hasta despojar a los sonidos de todas sus “impurezas”,
pasando por la experimentacion espectral, la distorsion y la mezcla de ruidos,
sonidos instrumentales y electrénicos, etc. John Cage, en su doble faceta de
compositor de musica electronica y teodrico del silencio, quizd sea el mejor
ejemplo de ello, y la fecundidad de este camino es hoy imposible de negar.

17. DESCARTES, René. Op. Cit., p. 55.
18. Ibid., p. 56.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

163>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<164 >

A pesar de todo, no creo que estudiar el
sonido desde el punto de vista fisico sea siempre
necesario, o al menos no creo que sea el Unico
camino, aunque quizd todos los compositores
deban hoy pasar por él. Pero no olvidemos que
practicamente ningiin musico lo habia hecho hasta
hace poco. Si se han codeado y han conocido
el sonido inconscientemente, es otra cuestion,
pero no creo que sea una obligacion realizar
un estudio sistematico. Hay muchas formas de
acceder al sonido y, como le decia antes, cuando
lo importante son las relaciones entre los sonidos,
y la manera en que estas relaciones afectan a los
seres humanos, la cantidad de enfoques necesarios
para comprenderlo son tantos que no veo por
qué habria que primar el “fisico” (por supuesto,
cuando decimos “fisico” estamos hablando de una
delimitacion historica y, por tanto, arbitraria, por
mucho que descanse en rigurosos fundamentos
epistemologicos). ;Por qué no el “neuroldgico”, el
“biolégico”, el “fisioldgico”, el “anatomico” ;Por
qué no estudiar el oido? ;Y por qué no las manosy el
corazon, que también reciben vibraciones cuando
vamos a un concierto! ;Por qué no el punto de
vista “cultural” y “sociolégico”, o quiza el “estético”
y “filosofico” ;Y por qué no todos a la vez! Las
fuentes del saber son innumerables y no se reducen
por lo menos a la fisica de nuestros
fisicos; entre otras cosas porque muchas veces son

a la “fisica”,

el resultado de interacciones que no pertenecen a
ninguna de nuestras ciencias, sino a todas a la vez.

:-:?{ ‘-"\-_‘-\_r"'ll' Y\\_r' Zl,( 'y Rl N ‘-‘-\_r I( ‘
[t \k_,ar ___/ “'\_J ‘\__-_r’ '\,'\_)( ‘n\,_/'("‘x ‘Wk_x
S __'rwx.,fr (_, s
L f\k«r x_, w—\u»rj J.f'\kw’ “~
= f‘\\_,_.f-"’ “’]"-# Sh R f‘jl (ﬁ\_ A "\\_ )
\k_f 'h AN \\.JO Ck Qk.ﬁ‘\l
;(‘* S "\\_,J('““ P J \,I e ST

'Lj "-\{)O\ _ll"--'“:lf\. ,".r‘_‘-u.-j _,z.);r"‘\k. = j "\
k_ﬂ O{ﬁ\ i m_ .*‘TIT}‘%JO}“R rj(_k}:_‘:.or%

: ..-:' k.f'f'j /“\y_g"r i
K b r'"\\ e
x..)('*\u;;ﬁ O = O
P r«.l ;-\x._,lf:_j ,,_,.JT-"\\ .f_j
\_\dz,/j\_,)/—\ = =& C\ AN
S _('\f_{'f—*«}'x _.f—w\u»v*wh_ﬂ ur—x
):___J = _r ".:___HI: ““ﬁ_f_ \-::i'( {_) _‘x_'x._,/f—w
'3'\:){’ t'k_ N “'HJL-"-"“\\_N D ' \.J ("‘\k_.flf ‘~]x_z'
/'Oulr '\‘\._,r'( "j Wy ) Q r AT ( 2]
» ﬁ@ﬂqafmofaugﬁ

\\_af—\\. A

M.J.r "\'x._,'_j\-j

_\"\J\uf_\".\. e

..r('-\.‘\, h_,z'-'*l:_ ,-"N\_ r"\x__,Jf“ z,-f'\.k_,-"/"\ ™
I:::If_‘.,h.- C\k)(‘—\u.a] - ll:
’f““\ d}, }\__Jr’ SRR ATy Jf“\o )

)= “Oqﬂ )F-.\f:.:‘-f: ""‘]M.JIC\ 2 tj:(“

' [:-‘\. .»'a"*-.,__ X
./.r"“\\ _zf—‘n R f(‘“*

_":H".“‘ TN
- P
N ARSI )
; \) _____ '\\_Jr*..u;}( L*r\h_// -\,
’ﬁ”O”" @2 @@ =@ 0=@
\._J-‘_ '.r‘_‘\l\__,.r - ;"_“\- e Y, ? ‘3.‘-—r — ;
*’r—w‘»_}r St "\\_J.«*—H.\:j (_/' q‘?f—a@.tw-.l

1,

i e N \,\q_, \_\_._)l oA
J;HJE ) W u-.\-..-'f =i r“\"';: A WI:JEJ
'\\--.-r',f'“'m.-‘/_'j (‘) f'\'\-.-/f \-.-r' ""‘w—.—r’f ‘\‘\._,_//} .-J
»'“"x_.»,.-'\\ B (_ i
\M_Jr‘"\ »_.,»Ir ‘1\_.'%"" Ok.__.ﬂxf"w, r"u_d r\k__,f
OROROEOROEO=0O0) O
JFHO \. e oA e O /:"' '/_:I
N S ] .;
J; 'fo‘ik,r:ﬂ,x_,\ (_}rw/_jrﬁ (Jr‘-\g “x

essteretes: ig®a0e®
s ':""*.ﬁr’"“ @ O

SR T g '\*'«._J.f ‘w, C'\_/ Rt
/—\

N .r“m_,/,
F\-.'k.,_z' N :(”_‘\\._,‘I/ l\_,_a] .-""_‘\.\ JQ
__ e e e z.-‘—\k_fw—w O
.M_J,f (= ’_\J“ (=) Nt

) [:_/J e 'i-k_,e'-f"\':'::_f'c e r“‘\h_J
) uf“\]\_J ““~ A N I
r’"‘\\—f”f’"\\u Qqu“ur“ud e _/( m_Jr-qu—\

xx_,f w_.a ra! S ) b
(“\ 7 ]uir" e x‘f_ 'ﬁfrm
‘w‘k Jfﬂ,x_, b (“ e “w*u }
v"\,\ : wl Jrﬂn,{‘}hxrw\ e ,J f‘xk./ Il:ﬁ
x_J - x. h..f
P J.r‘_““\\. @) _,z; fr-w'L (ﬁ
“u 4 ‘. lr“\k /'.v“\ \.J \.__5,-“'\\ C\,\. j..-"—\
Jr-ﬁ _r'm‘, ST 'J'(-.-"I e
— ik b= . = b= ik .-'.u-a

Y entonces podemos volver otra vez al tiempo: ni siquiera el ala de un insecto
puede comprenderse solamente por su anatomia, sino que necesitamos saber
también como se desenvuelve en el tiempo, como crece y evoluciona. Lo
mismo ocurre con la musica, en su cualidad de arte del tiempo y en términos
de evolucion histérica. ;No es maravilloso? Esto es lo que da su fuerza a la
musica: ella es como la vida misma y quiza por eso ahonde mas en la verdad.
iPero Descartes ni siquiera nos habla de esto! Ni siquiera puede parecerse en
algo a nuestros estudiosos del sonido. Solo tiene usted que escuchar algo de
musica electrénica para percatarse de que, en este ambito, las proporciones
simples y faciles de las matemdticas no se encuentran en ningun sitio, y
mucho menos nociones como la de consonancia.



En cuanto a su segunda pregunta, no puedo decirle cual es la tarea de
los compositores e intérpretes. En primer lugar, porque el sonido no los
incluye necesariamente. Los compositores e intérpretes son algo propio de
nuestra tradicion, y realmente no de toda ella: podriamos situarlos entre el
Renacimiento vy el siglo XIX. En otras tradiciones no existe esa distincion,
y tampoco en la totalidad de la nuestra a partir del siglo XX, donde el
compositor y el intérprete se han fundido en la musica electrénica o han
desaparecido en la musica aleatoria. Tenemos que acostumbrarnos a pensar
la musica de forma abierta, no cerrada. No sé qué haran los musicos del
futuro ni bajo qué parametros se los juzgara. Lo unico que pido, no a los
compositores y a los intérpretes, sino a los seres humanos, es que hagan
musica, que se aprovechen del sonido y de sus capacidades para ahondar en
nuestro interior y en el interior del universo. Hasta ahora hemos aprendido
mucho de nosotros mismos gracias a la musica. ;Por qué no seguir haciéndolo
de cualquier manera, siempre y cuando sea buena? ;Cémo voy a decir yo a
los compositores lo que tienen que hacer? Mas bien, hay que decirles lo que
no tienen que hacer o, mejor, aquello en lo que no pueden creer. ;Qué es
la “buena” musica’ Como diria un kantiano, el contenido es un misterio.
Pero puedo ayudarte con la actitud: lo importante es no dejarse llevar por
los convencionalismos y recordar la complejidad de las cosas. Lo importante
es ser critico. El siglo XVII sobrevaloré la importancia de la fisica. ;Qué
estamos sobrevalorando nosotros hoy? ;Qué significa hacer musica? ;Por qué
hacemos musica? ;Puede la musica mejorar nuestras vidas! Creo que un buen
compositor deberia hacerse estas preguntas para no caer en las trampas de su
siglo, o en las de todo siglo. Si se las hace o puede ayudarnos a responderlas,
no me importa cémo lo haga.

P.R.: En El discurso del método (1637), Descartes se mostro reacio a aceptar
la veracidad de los juicios provenientes de los sentidos, ya que; “los sentidos
externos se engafaban; y no sélo de los externos, sino también de los
. Por otra parte, para Descartes los sonidos de la musica deben
guardar proporciones matematicas sencillas en tanto duracion y altura (él
pensaba que los tiempos debian ser homogéneos y que se debian preferir las
consonancias ya que éstas derivaban de la divisiones simples de una cuerda):
“Alli [en la proporcion] las diferencias son iguales y por eso el sentido no se
fatiga tanto al percibir separadamente todos los elementos que contiene”
;Podriamos pensar que para Descartes los sonidos que deleitan los sentidos
deben estar constituidos por proporciones simples porque, de alguna manera,
deben ser acordes a nuestras limitaciones sensoriales?, es decir, ;Usted piensa
que, tal vez, en el Compendium se encuentra presente la semilla de lo que
Descartes va a desarrollar tiempo después en El discurso del método? ;Podria

internos” "

tratar esa relacion entre musica y sentidos!?

19. DESCARTES, René. Discurso del método. Victor Floridn

Panamericana.1999, p.160.
20. DESCARTES, René. Compendio de mdusica. Op. Cit.,p. 58.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

< 165>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

< 166>

D.M.S.: Efectivamente, la relacion entre musica y sentidos es esencial en
este Compendium y resume, de una manera bastante clara, el pensamiento
posterior de Descartes. No olvidemos que la musica (de los musicos) no sera
considerada un arte importante hasta el siglo XIX, siendo pricticamente
despreciada por toda la modernidad cartesiana y por la Ilustracion (con la
excepcion de Rousseau). Y, efectivamente, esto estd intimamente relacionado
con la vinculacién cartesiana entre musica y sentidos, y con la devaluacion
que Descartes hace de estos ultimos, cuyo trasfondo doy por supuesto.

El Romanticismo y la Posmodernidad haran tres cosas a este respecto:
primero, mostrar que la musica también es “razonable”; segundo, mostrar
que los sentidos, si los entendemos como lo opuesto a la razon, tienen su
propio “sentido”: hay elementos no-racionales del arte que tienen tanta
complejidad y riqueza como los “racionales”; y tercero, mostrar que, de todas
formas, lo razonable no es lo Unico importante, si es que es algo cerrado y
completamente distinto de los sentidos, los sentimientos, las emociones o
las pasiones. De hecho, gracias a que hemos salido del cartesianismo somos
capaces de aceptar que la musica también es importante: en primer lugar, por
su vinculacion con el hedonismo; en segundo lugar, por su vinculacion con
el conocimiento no meramente “racional” o “conceptual”; en tercer lugar,
por su vinculacion con la practica, y no sélo con la teoria: porque la musica
es una forma de contemplacion, pero también nos ensefla a movernos, nos
purifica y nos hace felices.

El Compendium, por su parte, habla de los sentidos como de los hijos tontos
de la razén o, mejor dicho, de la “conciencia”. Los sentidos solo servirian en
la medida en que fueran utiles a la conciencia, al raciocinio matematizante,
al calculo, al dibujo del circulo. Incluso tiene la extrana idea de que todo
lo no-razonable, como usted dice, requiere ser sometido a un proceso de
simplificacion. Los sentidos no se enteran, por decirlo asi, de modo que no
es bueno forzarlos: el arte debe imitar una naturaleza simplificada, siempre
consciente y sistematica, para que no se pierdan. Es decir, justamente todo lo
contrario de lo que adjudicaria después un romantico al arte: caos, infinito,
inconsciencia, voluntad, fendmenos internos e intimos de la naturaleza y el
cosmos, incomprension.



Descartes desconoce del todo, en lo que se
refiere al arte, la complejidad de la psicologia
procesos  inconscientes, las
disposiciones sociologicas 'y culturales, los
habitos. La cantidad de cosas que hace nuestro

humana, los

cerebro cuando escuchamos musica, y que no
es mera razdén o intelecto, es tan compleja que
la ingenuidad cartesiana resulta simplemente
inaceptable. Ademas, el arte no puede analizarse
bajo el enfoque de la razon consciente, tal y como la
entiende Descartes, sobre todo cuando la mayoria
de cosas que hacemos cuando escuchamos musica,
como cuando hablamos, bailamos, nos sentimos
bien o escribimos una obra de filosofia, dependen
de procesos inconscientes que no controlamos y
que, por ahora, no podemos explicar con muchos
detalles. Comprender a Beethoven no implica
solamente razonarsu obra, sino también aprenderla
inconscientemente, sentirla y vivirla en cada una
de sus relaciones: tanto si éstas son matemadticas
como si no lo son. Es como aprender a nadar: la
teoria estd muy bien, pero uno se ahoga si se queda
en ella, y nadie diria que nuestros movimientos en
el agua son de naturaleza mecanica. Mas bien son
de naturaleza organica y aprendida. Por parafrasear
a Heraclito: uno no puede nadar dos veces en el
mismo rio, pero tampoco de la misma manera. La
prueba de todo esta en que, contra el prondstico
del Compendium, hemos sido capaces de escuchar
comprensivamente musica mucho mas compleja
que aquella que Descartes define: pensemos en
Bartok o Stockhausen. Incluso cuando acuden a las
matemdticas no lo hacen suponiendo una relacion
entre musica y sentidos, que solo detecta modelos
simples y que excluye todas las demas relaciones,
sino aprovechando todos los fenémenos musicales
que estan en sus manos.

La misica constituye una prueba irefutable de que
los sentimientas Y la razan son lamisma casa, sdlo
(ue enfocada desde puntos de vista diferentes.

Pero atodo esto deberiamos afiadir otra objecion,
y es que a Descartes se le olvida también que incluso
para la musica mas sencilla y matematica se necesita
una preparacion previa, que nada tiene que ver
con las matematicas: para escuchar bien a Mozart,
por ejemplo, hace falta una buena educacion,
escuchar una y otra vez hasta que aprendamos de
forma inconsciente las relaciones estructurales,
las distinciones timbricas y melddicas, las alturas
y el ritmo, las articulaciones..., como nos ocurre al
aprender a caminar o al montar en bicicleta. Pero
eso no es todo, pues también en el ambito de la
conciencia puede aprenderse mucho m4s: ;Acaso
no puede uno sumergirse en los ideales masénicos
y revolucionarios, en los problemas sociales de la
mujer y los excluidos, en el movimiento ilustrado
y en los conflictos del Antiguo Régimen y la nueva
sociedad, en la union de dpera bufa y 6pera seria?

Es extrano que Descartes no cayera en la
cuenta, como si lo haria Leibniz, de que el mundo
de la razén y el de los sentimientos no estaban
tan separados. A nosotros, por mil razones, nos
parece hoy que la musica nos ofrece una muestra
demasiado clara de ello como para no verlo. La
musica constituye una prueba irrefutable de que
los sentimientos y la razon son la misma cosa, solo
que enfocada desde puntos de vista diferentes. Por
eso me cuesta entender que Descartes reflexionara
tanto sobre la musica y le dedicara tanto tiempo
en su vida, y que sin embargo no se diera cuenta
de que ella escondia una prueba contra su
propia filosofia. Quizd, si hubiera ahondado
mas en la musica, habria visto las deficiencias
de su dicotomia entre cuerpo y alma. Sin acudir
a la glandula pineal, habria encontrado que
esta comunion no estd hecha con un hilo, sino
con millones de conexiones neuronales que se
soportan mutuamente y que no distinguen, sino
que unen, las conexiones racionales y las sensibles.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

<167 >



00858 525058ﬁd” (
# \JF‘Lf o {{};
EJ%%%%quﬁav%b
< 08 . 2e
@O O BONORG O
@D OCJWQQC O“@,
Oog“ﬁOEO“OOOCQQQQa
08 =20 QQSDOOO QQD
W kaﬂ fW
o <:>§3M ,agcﬂg?:}ug%o@g
f} Oerrjg ik J@O J«\:"'fD w'\ '
OQOVO@OD ﬁﬁ@OOj
C} fﬁkajC} (}nggijiszrﬁ(#F]ﬁ_&
OOF\ T QOO Q Or*\xfo ‘\':

'Wﬂhﬂkg rxu, Cj
%O Oaﬁeuo @Qg
d@gj aeCH ORO-OR0H
kj\ﬁf_“ b= (.) \’;:‘K:F;OO(HK C’OO

e S b=
OOOESSO~KO_ SORCRC

Of““‘h .r"‘\\._,.ﬂ O
e e \_J <O =OR(
oS COQC OQ@qﬁqD

Q%ﬁ%)&l@ﬁ?@
ssascicsisiineis:
SO a@o OROROROR o

828220 % % %e Y
o CRORCROSREEC
Qoﬂu O ----- @Qowﬁgoﬂ O

MJ{W&J
C O\_J(“WQO “ @ 5( O O
Q C.r‘k:‘n_j’r"“ﬁ( )O Gﬁ:‘ OOO
OO{"‘\ JOO xu'r‘* u’ OOQ(“O

@@O@, (j:k O F‘“\CY’“\(_-}OOV

0=
v O O = O mO O
QQQ Q OOF GCO

t
02e 0262
s9eg ees OOOOSQ sese o
o0 S %O@OQOQQQ@%J

egecetedsteteds o
OROX O S CC\ /V'_‘)O \’\:_,—x

?“\O@LMC“;{ GO OHJO _J-““\‘- l‘—J {

(j e
OOO'#\&J OO;’\\J('“JR C 8@
o 50 Qﬁ\
O O“:’C} f’“ u ) aO
’v’ f Oq()-( C:'r"\ (

i
f\x f\kzrﬂh f“kj

Como ya he dicho, no tenemos tiempo
para explicar esta devaluacién de los sentidos,
justificada en clave escéptica, pero diré una cosa:
al menos en un sentido, Descartes transfigura con
ella la realidad de las cosas, de una manera muy
peligrosa que sigue asentada en nuestra cultura. Me
refiero al antropocentrismo y al antropomorfismo,
concretamente en su vertiente individualista.
Desde el punto de vista epistemolégico, parece muy
plausible, pero ontologicamente es una inversion
macabra. Si nos fijamos en la linea del idealismo
que va de Descartes a Hegel lo entenderemos
mucho mejor. Lo que estos filésofos hicieron fue
hacer del hombre el centro del universo: el sujeto
constituyente, el yo que se representa al mundo y
a los otros hombres. La realidad, sin embargo, es
la inversa: es el mundo el que cred al hombre y
su modo de representacion; son las otras mentes
quienes configuran mi propia mente; son los
sentidos y las pasiones quienes estuvieron antes
que la razon. En la légica de Descartes, la mujer
del siglo XVII desaparece, pero es la mujer quien
pare al hombre; los sentimientos y las emociones
desaparecen, pero son ellos quienes incitan nuestra
conservacion. El mundo es mas absurdo (es decir,
absurdo para la conciencia, o sea, no-humano)
de lo que nos gustaria imaginar. El mundo nos
hizo a su imagen. No fuimos creados por un
Dios razonable, sino por la interaccion entre una
naturaleza simiesca y un entorno hostil. Y, ;quién
dirfa que el mundo es antropomorfico! El valor
de la musica y su intima revelacion deberian ser
estudiados desde esta perspectiva.



P.R.: Descartes comienza el Compendium con la siguiente frase: “su objeto
es el sonido y su finalidad [refiriéndose a la musica] es deleitar y provocar
en nosotros pasiones diversas”?!. Esta frase podria vincular, (1) el estudio
del sonido cartesiano que se encuentra en el Compendium con (2) el estudio
posterior de las pasiones que se encuentra en Les passions de 'dme. Es decir,
se podria pensar que lo que desea explicar Descartes, por medio de la razon,
es la manera como el sonido (affectiones) es generador de pasiones (affectus).
;Piensa que Descartes pretendia una justificacion matemdtica que permitiera
entender la belleza?, ;Piensa que, tal vez, la teoria musical de Descartes busca
darle legitimidad cientifica al trabajo de los musicos? ;Piensa que el proyecto
cartesiano de relacionar musica y pasiones tiene como proposito restituir la
razén en la musica?

D.M.S.: Como he dicho antes, no creo que Descartes tuviera la pretension
de influir en la musica de su tiempo, y ni siquiera de dar legitimidad o
quitarsela a los compositores de su época. Posiblemente lo hacia en su vida
privada, quizd denunciando que alguna musica no era lo suficientemente
proporcional o simétrica. En todo caso, el Compendium es claro al respecto:
solo intenta comprender coémo es posible que la musica mueva nuestros
afectos. La explicacion es mecanica y no permite hablar de “belleza”: Descartes
devalua los sentidos y hace de ellos simples receptores. Mas que de “belleza”,
Descartes hablaria de capacidad para despertar emociones, y esto se entiende
aqui como el resultado de la buena relacion entre la naturaleza humana y la
naturaleza del sonido. Ya he dicho que esto es demasiado amplio, y también
ambiguo; ahora digo que ademas no tiene ninguna pretension estética. Es
cierto que Descartes, con su Compendium, fue un estimulo para algunos
pensadores posteriores, que si utilizaron el enfoque cartesiano para justificar
una mirada estética, que intentara explicar la “belleza”; y concretamente la
centralidad de la armonia en la belleza musical, por encima del melodrama,
de la melodia, etc. Es el caso de Rameau??, por ejemplo, pero no de Descartes.
A juzgar por lo que publicd, no parece que éste ultimo considerara posible
realizar un estudio “artistico” de la musica. El arte por excelencia, por aquel
entonces, era la poesia, con su elemento racional y semantico, supuestamente
incompatible con la musica: si el mundo es razonable, si es divino (y Descartes
crefa en ello), entonces la poesia debe ser el arte por excelencia. Lo que
descubriran los romanticos, precisamente, es que el mundo no es razonable,
es decir, que no estd hecho para el hombre: no es que el hombre esté en el
centro y el universo en su periferia, sino que el hombre estd en la periferia del
universo. En este nuevo marco conceptual, la musica pasard a tener un lugar
privilegiado, incluso a nivel gnoseoldgico, que no tiene en Descartes.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

21. Ibid., p.55.
22. Jean-PhilippeRameau (1683 - 1764) fue compositor y tedrico musical francés.

<169>



Revista Cazamoscas. Ao 5 N° 6.5, Julio-Diciembre de 2011. pp. 6-9

<170>»

En cuanto a dar legitimidad, por tanto, tampoco lo creo, y en todo caso
no es muy interesante. La “legitimidad cientifica”, si entendemos por ella la
legitimidad propia de las llamadas “ciencias”, y especialmente de las ciencias
naturales, es solo una de las infinitas legitimidades posibles, y quiza una de las
menos reveladoras, al menos por ahora. ;Por qué no hablar de “legitimidad
artistica”? ;Todavia no nos hemos enterado de que el mundo es diverso? Y lo
mismo vale con respecto a introducir la “razén” en musica. Una vez mas, me
cuesta entender qué significa eso: hay razones “artisticas” y “psicologicas”,
“musicales” y “pictoricas”. No entiendo por qué unas razones deberian estar
por encima de otras: ;hay “razones razones”?

Preglntese sted: ;Bajo cuantas miradas puede mirarse el munda? Y, sobre
todo: ;Cuantas caras tiene el mundo par cada ojo gue mira? Ya que estamos con
las matematicas, multiplique el ndmero de perspectivas bajo las cudles puede
ser abordadala realidad por el nimero de ojos que la miran. Para los senores y
serioras delmetado, el resultado sera aterrador; para olras, seraindierente; para
otros, estimulante. Lo que esta claro es que esto nos ensena a ser unpoco mas
madestos: arecordar que no padermos reducir laredlidad a una de sus infinitas
perspectivas y mucho menos a una de nuestras diminutas miradas.

No olvidemos que la estética nacid después de Descartes, que cae en
errores que muy pronto desaparecerdn de la filosofia; pero ademas tenemos
que aprender a no reducir la realidad a una de sus caras. Preguntese usted:
;Bajo cuintas miradas puede mirarse el mundo? Y, sobre todo: ;Cuantas
caras tiene el mundo por cada ojo que mira! Ya que estamos con las
matemadticas, multiplique el nimero de perspectivas bajo las cuales puede ser
abordada la realidad por el nimero de ojos que la miran. Para los sefiores y
sefioras del método, el resultado serd aterrador; para otros, serd indiferente;
para otros, estimulante. Lo que estd claro es que esto nos ensefia a ser un
poco mas modestos: a recordar que no podemos reducir la realidad a una
de sus infinitas perspectivas y mucho menos a una de nuestras diminutas
miradas. En esto, nada ha hecho mas dafo a la filosofia que la creencia
milenaria en “el Unico e Indivisible Ojo de Dios” (jno era eso la busqueda
de “el método”?). Los occidentales, y entre ellos Descartes como uno de sus
mayores representantes, nos hemos acostumbrado a buscar esa mirada tinica
e indivisa: de ahi nuestra tendencia, tan destructiva como inutil, a pasarlo
todo por el filtro de las dicotomias. “O es bueno o es malo”, “o es matemadtico
o es malo”, un monoteismo tedrico que es sélo una secularizacion del mas
clarificador “o es la mirada divina o no es nada”. El arte nos ensefia todo lo
contrario, es decir, que las miradas son innumerables. Y no hace falta pensar
en Picasso, también nos lo ensefiaron Homero y Johan Sebastian Bach.



El arte, por si mismo, es una prueba del cambio,
de la necesidad de mirar cada cosa en su momento
y bajo su punto de vista, teniendo en cuenta su
singularidad. Hay tantas formas de pensar el agua
como gotas de agua; hay tantos “homo sapiens”
como hombres vivos y muertos. “Razén” es solo
una palabra. jPara quién sera una sorpresa que los
seres humanos estamos mucho mas limitados de
lo que nos gusta pensar? El arte es so6lo un hachazo
en la frente de la vanidad humana. Ojala Descartes
nos hubiera hablado de esto, porque la relacion
entre la musica y los afectos apunta siempre en
esta direccion, al menos si se la analiza seriamente.
Los conceptos son cerrados y univocos; las
sensaciones son abiertas y plurivocas. Imagina la
simplicidad de una silla y recuerda que, a pesar de
todo, el concepto de silla es incapaz de dar cuenta
de las infinitas sillas posibles. Imagina ahora qué
corta es la definicion de un organismo o, peor
todavia, la del universo entero. Los sentidos estdn
en contacto con esa multiplicidad, como nuestros
afectos y emociones. Nosotros no queremos una
silla cualquiera, sino esa silla. No disfrutamos con
cualquier cielo, sino con ese cielo. No queremos a
una mujer, sino a esa mujer. Pero, ;acaso hay otra
cosa! ;Donde estd la silla, el cielo y la mujer?

Razon” es stlo una palabra. Para quien sera una sarpresa que oS seres
humanos estamos mucho mas fimitados delo que nos qusta pensar? Harte es
S0l un hachaza en la frente de fa vanidad humana. Ojala Descartes nos hubiera
hablado de esto, porquela relacion entre la msica y los fectos apunta siempre
enesta direccion, d menos s se la andliza seriamente.

El arte no nos engafa, pues su naturaleza le impide esconder su origen. El
arte también tiene razdon y no necesita que una razdn externa, matematica,
instrumental, mecanica, automatica, o como quiera llamarse, venga a decirle
cémo es el mundo. Por supuesto que esas razones externas también pueden
ser importantes, e incluso tenidas en cuenta por el arte, pero no excluyen
ni sustituyen a las razones del arte, y cuando intentan hacerlo sélo crean un
problema mas para nosotros. De todas formas, a medida que uno reflexiona
va descubriendo que al final todo esta mas conectado de lo que parece, es
decir, que “razéon” y “sentimientos” son solamente palabras que utilizamos
para hacer cosas, como promesas o entrevistas, pero no para desgajar la
realidad y separar lo que solo nuestros conceptos han separado.

P.R.: Bueno, Daniel Martin Sdez, Muchas gracias.

Entrevista | René Descartes y 1 la diseccion de la muisica. Entrevista a Daniel Martin Sdez | Pedro Antonio Rojas Valencia

«<171>



	AD_2014_7_Cazamoscas_RENE_DESCARTES_Y_LA_DISECCION_DE_LA_MÚSICA
	selection

