
N.º
76

M
ic

h
e

l 
F

o
u

c
a

u
lt

, 
la

 m
ú

si
c

a
 y

 l
a

 h
is

to
ri

a

Profesional en Filosofía y Letras, Magíster en 

Estética y Creación y Candidato a doctor en 

Diseño y Creación. Profesor del Departamento 

de Artes Pláticas de la Universidad de Caldas. 

Ensayista y músico aficionado. Su interés princi-
pal es la estética y la crítica de arte. Entre sus 
publicaciones se encuentran: Variaciones del 

paisaje (2020), Cerdos y Cerditos (2019) y 

Levedad: La desnudez de Rosa Sélavy (2018).

Pedro Antonio
Rojas Valencia

LIBROS DE INVESTIGACIÓN

Pedro Antonio Rojas Valencia

Michel Foucault, 
la música y 
la historia 
Una lectura arqueológica 

de la estética musical

FACULTAD DE

ARTES Y HUMANIDADES

Sin duda, este libro resultará valioso para un público muy amplio, en principio filósofos y 
músicos; pero está escrito con tanta claridad, belleza, riqueza en metáforas, y con un cuida-

do por hacerse comprender y de llegar a los otros, que no dudo que resulte interesante 
mucho más allá del ámbito cerrado de estas disciplinas. Este trabajo permite comprender 
desde otra perspectiva algunas ideas centrales del pensamiento de Foucault; además, 
permite descubrir otras facetas de algunos filósofos como Agustín y Descartes a la luz de 
una arqueología de la estética musical.

Es un estudio indudablemente muy serio y riguroso, cargado de sugerencias y de múltiples 
caminos de indagación. Se trata de un texto maduro que presenta una filosofía que quiere 
ser crítica, que quiere, en cierto modo, violentar, mover el piso, sacudir, pero que a la vez 
no quiere renunciar a la esperanza, a la promesa del encuentro, de los abrazos, de la 
conversación. Pedro le apuesta a la filosofía como encuentro con los otros y que, como 
destaca Agustín en el caso de la música, se presenta como algo que convoca y abre la 
posibilidad de lo común, de la comunidad.

Adolfo León Grisales Vargas

ISBN: 978-958-759-249-8





| 135

Segunda parte

Michel Foucault, la 
arqueología y la historia



136 |  michel foucault, la música y la historia



la arqueología intempestiva | 137

CAPÍTULO 1.

La arqueología intempestiva

Cuando la muerte finalmente aporta al anhelado olvido, a su vez 

usurpa el presente y la existencia, marcando la experiencia con un 

sello que revela que la existencia no es más que un infinito haber 

sido, una cosa que vive de su propia negación, del consumo de sí 

misma y de su contradicción incesante.

Friedrich Nietzsche. 

A comienzos de 1950, Michel Foucault avanzaba en sus estudios de psi-
cología y asistía regularmente al hospital mental Saint Anne de París; 

allí observó los tratamientos que se aplicaban a los pacientes. Años más 
tarde, en una entrevista concedida a Stephen Riggivis, confesaría que estas 
visitas le provocaron un alto grado de desasosiego. Por esta razón, comenzó 
a estudiar la historia de la psiquiatría: “esta experiencia personal, tomó la 
forma de una crítica histórica o de un análisis estructural” (1983, p. 20). En 
otra entrevista, recuerda que en ese momento de su vida la lectura de la obra 
nietzscheana fue muy esclarecedora: “Nietzsche fue una revelación para mí. 
Sentí que había alguien muy distinto de lo que me habían enseñado. Lo leí 
con gran pasión y rompí con mi vida: dejé mi trabajo en el asilo y abandoné 
Francia; tenía la sensación de haber sido atrapado” (1989, p. 146). 



138 |  michel foucault, la música y la historia

Jesús Ferro Bayona, en su artículo Michel Foucault: Genealogía e Historia 
(2009), sostiene que, en el verano de 1953, el filósofo francés ―después 
de su trabajo en el hospital mental― mantenía su interés en la obra de 
Nietzsche, lo evoca “leyendo al sol, en la playa de Civitavecchia [Italia], 
las Consideraciones Intempestivas” (p. 202). Ferro piensa que este interés 
se debe a que el filósofo francés encuentra en el “surco nietzscheano” una 
manera de tomar distancia, no solo a la postura irreflexiva con que se trataba 
la locura, sino a toda una filosofía que dominaba su tiempo. Nietzsche era 
“una manera de rechazar el mundo en el cual había tenido que vivir” (p. 
204). Entre otras cosas, porque desde ese momento (dieciséis años antes 
de la publicación de L´archéologie du savoir) Foucault no se encontraba 
“satisfecho” con la filosofía que había estudiado, sobre todo con aquella 
de corte hegeliano.

Más adelante me detendré en L´archéologie du savoir; por ahora, debo 
insistir en que Foucault no arremete solo, en que muchos otros pensadores 
habían tomado el mismo camino117 y en que se puede incluir L´archéologie 

du savoir en un conjunto amplio de discursos que compartían el mismo 
propósito. La anécdota atrás mencionada ―Nietzsche liberando a Foucault 
de la psiquiatría y del discurso hegeliano― permite suponer que, por esos 
años, el filósofo ya estaba al tanto de que no era el único que presentaba 
objeciones a los procedimientos de los que se servía la historia, prueba 
de ello son las interpretaciones que había preparado de Karl Marx (1818-
1883)118, Martin Heidegger (1889-1976) y Sigmund Freud (1856-1939), 

117 En la introducción de L´archéologie du savoir, Michel Foucault reconoce la cercanía que tiene con 

Gastón Bachelard (que describía “actos y umbrales” epistemológicos), con Michel Serres (que trataba 

la historia de las matemáticas, a partir, de sus “redistribuciones recurrentes”), con G. Canguilhem (que 

separaba la historia en macro y microscópica) y con Guéroult (por estudiar las unidades arquitectónicas 

de la historia), entre otros, considerándolos creadores de nuevas formas de historicidad.
118 Muchos seguidores de Karl Marx (1818-1883) defendieron un nexo indisociable entre la historia 

global y el materialismo histórico. Los marxistas “blandos” recuerdan que textos como Zur 

Kritik der Politischen Ökonomie (1859) (Contribución a la crítica de la economía política), por 



la arqueología intempestiva | 139

entre otros. No pretendo identificar cuáles son las opiniones, los libros o 
los pensadores que comparten el proyecto de L´archéologie du savoir. 
Sin embargo, considero que un texto ineludible, que se entrelaza con la 
propuesta del filósofo francés (aunque no lo mencionara en L´archéologie 

du savoir) es Unzeitgemässe Betrachtungen (II). Vom Nuzen und Nachteil 

der Historie für das Leben (Consideraciones Intempestivas II. Sobre la 
utilidad y los inconvenientes de la historia para la vida) de Nietzsche119. 

A continuación, mencionaré algunas críticas que Nietzsche realizó a la 
disciplina histórica en la segunda de sus Unzeitgemässe Betrachtungen. 
Cabe mencionar que he decidido comentar este texto por tres razones: (i) 
primero, porque esta obra nietzscheana fue parte constitutiva en la disputa 
teórica que permitió proponer la arqueología como una opción para la 
investigación histórica; (ii) segundo, porque en ella se puede encontrar un 
número significativo de los procedimientos cercanos a la arqueología, que 
considero fueron heredados de Nietzsche; (iii) y, finalmente, porque con-
sidero que esta obra define el horizonte del proyecto mismo que Foucault 
sigue en L´archéologie du savoir.

ejemplo, defiende la historia como “ciencia armónica de la totalidad”. Esta lectura propone que 
el historiador debe dar cuenta principalmente de los sistemas de producción y de las condiciones 

sociales, pero terminan buscando todo tipo de relaciones necesarias con la “conciencia” (Marx, 

1971, p. 14). La lectura que Michel Foucault hace de Marx se opone a las lecturas antropológicas. 

Foucault sostiene que el análisis histórico de las relaciones de producción, el estudio de las 

determinaciones económicas de la sociedad y de las luchas de clases no se puede entender como 

la reducción de todas las diferencias de una sociedad a una forma única; mucho menos como el 

establecimiento de un sistema de valores y de organización social dependiente de una sola visión 

del mundo: “Se ha llegado, pues, al punto de antropologizar a Marx, a hacer de él un historiador 

de las totalidades y a volver a hallar en él el designio del humanismo” (Foucault, 1985, p. 21).
119 No es la única vez que Foucault se apropió y actualizó las posturas nietzscheanas respecto a la historia: 

sus lecturas del filósofo alemán no solo influyeron en sus primeras obras, también se encuentran en un 
segundo momento de su obra, comúnmente denominado período genealógico (Cfr. Foucault, 2008).



140 |  michel foucault, la música y la historia

1.1.La infertilidad de la historia anticuario

Nietzsche en su Unzeitgemässe Betrachtungen (II) arremete contra cier-
tos tipos de historicidad, porque considera que se encuentran en estado 
de corrupción. En las primeras hojas de esta obra escribe: “La siguiente 
consideración es intempestiva porque consiste en el intento de comprender 
aquello en que nuestra época deposita un orgullo justificado ―la instrucción 
histórica― como daño, falencia, y defecto de la época” (2006, p. 11). Para 
poner en evidencia por qué la instrucción histórica es una falencia, Nietzsche 
parte de la crítica a la “pasividad”, que implica el estudio erudito de la mis-
ma. La siguiente cita ilustra este punto con un ejemplo cercano a la música: 

Imaginen al virtuoso histórico del presente […] Las épocas y 

personas más diversas enseguida emanan de las cuerdas de su lira 

con las notas adecuadas; de esta forma, nuestro virtuoso histórico 

se ha convertido en un pasivo resonante que, a la vez, transmite 

sus vibraciones a otros pasivos semejantes hasta que, finalmente, 
toda la atmosfera de una época está preñada de dichas resonancias 

que, delicadas y armónicas entre sí, vuelan libremente por el 

aire. Sin embargo, me consta que sólo se escuchan los armónicos 

superiores en cada tono fundamental de la historia. No es posible 

adivinar lo rudo e imperioso del original en el sutil y agudo tono 

esférico de estas coplas. Mientras que el tono original suscitaba 

acciones, apremios, terrores, éste nos arrulla y nos convierte en 

sibaritas suavizados. Es como si la sinfonía Heroica hubiese sido 

adaptada para dos flautas y dedicada al deleite de fumadores de 
opio sumergidos en sus sueños. (Nietzsche, 2006, p. 80)

Este fragmento se encuentra en el centro de las preocupaciones históricas 
de Nietzsche. El filósofo realiza un ataque a la pasividad, considera que 
la instrucción histórica se propone crear “hombres virtuosos”, simples 
“resonancias” de su tiempo. Los intelectuales que se han excedido en su 
instrucción histórica se encuentran incapacitados para afrontar el presente, 



la arqueología intempestiva | 141

atrapados en las formas de la esterilidad (así como la ciudad de Sibaris que 
fue destruida, por sus excesivos refinamientos). Para Nietzsche, la vida 
exige algo más que la simple erudición: la capacidad de transformación 
y de creación. Esto lo explica de la siguiente manera: “El individuo se 
torna temeroso e inseguro y ya no logra creer en sí mismo: se hunde en 
su propio ser, en su interior, lo cual, en este caso, ha de ser comprendido 
como la acumulación de lo meramente aprendido que no surte un efecto 
externo, la aglomeración de una erudición que no logra transformarse en 
algo vivo” (Nietzsche, 2006, p. 67).

Nietzsche señala tres tipos distintos de historiografía y los considera a partir 
de su relación con la vida: (i) la historia anticuario: que tiene únicamente el 
propósito de conservar y venerar; (ii) la historia monumental: que pretende 
ser activa y pujante; (iii) y la historia crítica: que es sufriente y siempre 
busca la liberación. Quisiera tratar estas formas de la historiografía porque 
se relacionan estrechamente con la postura foucultiana. 

La historia anticuario es un terreno ocioso, provoca la pasividad y la contem-
plación; es un trabajo egoísta y ―en palabras de Goethe― odioso, porque 
solo instruye y no vivifica. El erudito se acerca a la historia, sin ningún tipo 
de preocupación: “sediento de distracción o de sensaciones, deambula en 
estos lugares como entre los tesoros acumulados en una galería de arte” 
(Nietzsche, 2006, p. 30). Por esta razón, el filósofo alemán compara a los 
historiadores con los “eunucos”, porque están condenados a la infertilidad.

Para el eunuco, una mujer es lo mismo que otra y, como simple 

mujer, como mujer en sí, representa lo eternamente inaccesible: 

visto así, es indiferente lo que procuráis, siempre y cuando la 

historia misma sea preservada con bella «objetividad» por aquellos 

que, por sí mismos, nunca serían capaces de hacer historia. 

(Nietzsche, 2006, p. 73) 



142 |  michel foucault, la música y la historia

Unas páginas antes, Nietzsche había utilizado la misma imagen del eunuco, 
allí trae a colación un problema mayor: la historiografía anticuario pretende 
dominar las nuevas formas de investigación histórica: 

¿O es que acaso se necesita una generación de eunucos para 

custodiar el gran harem de la historia universal? A éstos les sienta 

bien la objetividad pura. ¡Hasta parecería que la tarea consiste 

en vigilar la historia para que de ella sólo emerjan siempre más 

historias, pero jamás un hecho histórico! La intención parece 

consistir en evitar que la historia ayude a procrear personalidades 

libres, es decir, sinceras consigo mismas, sinceras con los demás, 

en cuanto a sus palabras y a sus acciones. Sin embargo, sólo a 

través de esa sinceridad se tornará sensible la angustia, la íntima 

miseria del hombre moderno. (Nietzsche, 2006, p. 68)

Considerar, ingenuamente, la historia como el oficio de recordarlo todo, 
termina por petrificarla. Esta disciplina se convierte en una especie de 
culto al que solo se unen aquellos que tienen por oficio la “conservación” 
y se descalifican las formas de historicidad comprometidas con el presente 
(a la vez que se clausura todo ejercicio crítico que permita la renovación 
del quehacer histórico). Quizá esta censura se deba a la angustia que el 
historiador tradicional experimenta al comprender que la historia no pue-
de eludir la tarea de pensar el pasado en relación con los problemas del 
presente y del futuro.

1.2.Los supuestos de la historia monumental

El segundo tipo de historiografía descrita por Nietzsche en su Unzeitgemäs-

se Betrachtungen es relevante para comprender la arqueología foucultiana. 
La historia monumental es una forma de “aleccionar”, la cual se permite 
repartir amonestaciones y premios (como quien se dedica a domesticar un 
animal). Esto provoca, por un lado, que los humanos busquen en ella consejo 



la arqueología intempestiva | 143

y, por otro, que cada uno luche por un “lugar de honor en el templo de la 
historia”, a la espera de poder “convertirse a su vez, en maestro, consolador 
y consejero de los que vendrán después” (Nietzsche, 2006, p.30).

La historia monumental en su función aleccionadora de la humanidad 
presenta una primera caracterización de lo que Foucault llamará, años 
más tarde, la “sujeción antropológica”120. Es gracias a ella que el hombre 
piensa que al morir “vivirá el monograma de su ser intrínseco, una obra, 
una hazaña, una iluminación extraordinaria o una creación: vivirá, porque 
el mundo posterior no podrá prescindir de él” (Nietzsche, 2006, p. 32). En 
el siguiente fragmento, se puede encontrar la descripción de este tipo de 
historicidad y el principio de su desmantelamiento:

120 En Les mots et les choses Michel Foucault describe la sujeción antropológica con las siguientes 

palabras: “Y he aquí que en este Pliegue se adormece de nuevo la filosofía en un sueño nuevo; no 
ya el del dogmatismo, sino el de la antropología. Todo conocimiento empírico, siempre y cuando 

concierna al hombre, vale como posible campo filosófico, en el que debe descubrirse el fundamento 
del conocimiento, la definición de sus límites y, por último, la verdad de toda verdad” (2007, p. 
336). Si bien desde Kant la figura del hombre ha sido esencial en la historia (la ha ordenado y 
conducido), el antropocentrismo histórico está a punto de desaparecer. Todos los supuestos que le 

han otorgado privilegios y una importancia desmedida al hombre deben ser revisados (tanto en el 

plano ético, político y estético, como en el plano epistemológico). No hay razones para pensar como 

el viejo Protágoras (485-411 a. C.) que el hombre es la medida de todas las cosas, que los intereses 

humanos prevalecen sobre todo lo demás o que es el único parangón apropiado para desprender un 

juicio, todos estos son supuestos arduamente debatidos en el siglo XX. Hay que recordar que estos 

supuestos son foco de crítica, porque han justificado todo tipo de prácticas injustificables (desde el 
especismo hasta la devastación más despótica de la naturaleza). Para Foucault esta petrificación de la 
filosofía contemporánea debe ser cuestionada: “A todos aquellos que quieren hablar aún del hombre, 
de su reino o de su liberación, a todos aquellos que plantean aún preguntas sobre lo que es el hombre 

en su esencia, a todos aquellos que quieren partir de él para tener acceso a la verdad, a todos aquellos 

que en cambio conducen de nuevo todo conocimiento a las verdades del hombre mismo, a todos 

aquellos que no quieren formalizar sin antropologizar, que no quieren mitologizar sin desmitificar, 
que no quieren pensar sin pensar también, que es el hombre el que piensa, a todas estas formas de 

reflexión torpes y desviadas no se puede oponer otra cosa que una risa filosófica, es decir, en cierta 
forma, silenciosa” (Foucault, 2007, p. 336).



144 |  michel foucault, la música y la historia

Que los grandes momentos en la lucha de los individuos formen 

una cadena, que en ellos se unan las cumbres milenarias de la 

humanidad, que para mí, la cima de un momento que hace mucho 

ha transcurrido siga viva, luminosa e imperiosa, ésta es la idea 

fundamental de la fe en la humanidad, tal como queda plasmada 

en la exigencia de una historia monumental. Pero es precisamente 

esto, la exigencia de que lo grande sea eterno, lo que enardece la 

lucha más aterradora. Pues todo lo que vive todavía exclama: ¡No! 

Lo monumental no debe realizarse. He aquí la consigna opuesta. 

(Nietzsche, 2006, p. 31)

Más adelante me detendré en la crítica a la sujeción antropológica. Por 
ahora, quisiera centrarme en la manera en que Nietzsche arremete en contra 
de la historia monumental, señalando cuatro errores que se relacionan con 
el trabajo de Michel Foucault: los supuestos de repetición, continuidad, 
relevancia e imparcialidad.

a. El supuesto de repetición

Comúnmente se piensa que es posible volver a llevar a cabo una acción 
con el mismo nivel de influencia que tuvieron los héroes del pasado. La 
historia monumental es posible gracias a este supuesto: “el pasado es 
descrito como algo digno de ser imitado, es decir, como algo imitable y 
repetible” (Nietzsche, 2006, p. 34). Para Nietzsche, el supuesto de repe-
tición, como condicionante del trabajo del historiador, es extravagante y 
despierta su ironía:

En el fondo, sólo podría asumirse que aquello que fue posible 

una vez puede reproducirse una segunda vez si los discípulos de 

Pitágoras tuviesen razón en que los acontecimientos en la tierra 

se repetían hasta en lo más diminuto y singular, siempre y cuando 

se hallasen bajo la misma constelación de los cuerpos celestes. 

De forma que, si las estrellas se encuentran cierta posición entre 



la arqueología intempestiva | 145

sí, un estoico volvería a unirse con un epicúreo para asesinar a 

César y bajo otra constelación, Colón siempre volvería a descubrir 

América. (Nietzsche, 2006, p. 34)

Por esta razón, el filósofo alemán afirma que la repetición solo es posible 
si “el mundo volviese a reiniciar su obra teatral cada vez de nuevo” (Niet-
zsche, 2006, p. 34). La repetición, en estos términos, lejos de ser verosímil 
o autoevidente, es una creencia arbitraria e injustificada; es irrisorio pensar 
que el presente se puede reproducir “de la misma combinación de motivos, 
del mismo deus ex machina, de la misma catástrofe” (p. 32). Uno de los ma-
yores problemas de este supuesto es que (gracias a una sobrevaloración del 
individuo) sostiene: “aquello que alguna vez sirvió para ensanchar y llenar 
del más esbelto sentido el concepto de hombre, debe persistir eternamente 
para este propósito” (p. 31). La insistencia en el supuesto de repetición se 
debe a que el hombre desea “reclamar para sí la historia monumental, con 
toda su veracidad icónica y, con ello, cada factum con su perfecta definición 
de particularidades y singularidades” (p. 34). 

Cuando Nietzsche sospecha del supuesto de repetición, pone en evidencia 
la sujeción antropológica y denuncia los procedimientos obsoletos de los 
que se sirve la historia monumental121 (en especial los que se reducen a 
exaltar la imagen del hombre y los que prometen, gracias a la conciencia 
histórica, atrapar la universalidad en sus investigaciones bajo la forma de 

121 La idea de repetición se relaciona estrechamente con el llamado culto al héroe. Nietzsche lo 

describe de la siguiente manera: “Por más que se produzca algo bueno o justo, trátese ya de una 

acción, una obra poética o musical: sin dilación el hombre culto y vaciado hace caso omiso de tal 

obra a cambio de interesarse por la historia del autor. Puesto que éste ha creado ya otras obras, 

debe presentar inmediatamente su anterior trayectoria y dirimirse sobre la probable evolución en 

el futuro. Su obra es comparada con la de otros, es criticada por la elección del tema, diseccionada 

en cuanto a la forma en que lo trata, es desgarrada y recompuesta soberbiamente y, en su conjunto, 

reprendida y recortada. Por más extraordinaria que sea una obra, siempre aparece en el lugar esa 

bandada de historicistas neutrales, dispuestos a juzgar desde lejos al autor” (2006, p. 74).



146 |  michel foucault, la música y la historia

la verdad). Foucault retomará la crítica nietzscheana a esta imagen del 
hombre y pensará en la posibilidad de liberar el quehacer histórico de este 
marco ideológico.

b. El supuesto de continuidad

La historia monumental, al inspeccionar el pasado, comprende que no 
puede dar cuenta de todos los acontecimientos dispares, ni de los aspectos 
heterogéneos de los mismos que deben ser soslayados. Por esta razón, se 
propone inscribir todos los acontecimientos en una especie de tejido arbitra-
rio, creando un nexo necesario entre los hechos de la historia. Esto se hace 
evidente en la manera en que se escolariza la historia global: generalmente 
se ordena en largos períodos, siglos, épocas o edades. Se pueden encontrar 
libros de texto que se extienden hasta épocas muy remotas, períodos más 
antiguos que los pueblos greco-romanos y judeocristianos, en los que se 
hilan todo tipo de acontecimientos, como si cada momento se debiera al 
anterior y fuera causa del siguiente, en una sucesión lineal: (i) el Paleolí-
tico, (ii) el Mesolítico, (iii) el Neolítico, (iv) la Edad Antigua, (v) la Edad 
Media, (vi) la Edad Moderna, etcétera. 

El principal problema de estas periodizaciones surge cuando (en nombre de 
la concordancia) la historia monumental decide que: “unificará, generalizará 
y equivaldrá lo desigual, siempre atenuará la heterogeneidad de los motivos 
inmóviles para presentar, a costa de la causa, como ejemplar de ser imitado: 
su effectus monumental” (Nietzsche, 2006, p. 32). De allí que dicho “nexo” 
no procure la presentación de los acontecimientos, sino su ordenamiento, 
es decir, la creación de un vínculo entre cada uno de ellos. Al tender la 
cadena (homogénea) de la continuidad entre las “cumbres sublimes” de 
los hombres se comete un error122. Para Nietzsche: “la verdadera conexión 

122 Para ejemplificar la manera en que la historia crea continuidades, Nietzsche cita un célebre 
cuestionamiento de Franz Grillparzer: “¿Qué es la historia sino la forma en que el espíritu humano 



la arqueología intempestiva | 147

histórica de causas y consecuencias que, una vez que fuese reconocida, solo 
pondría en evidencia que nunca se produce dos veces un hecho histórico 
en el juego de dados que se desenvuelve entre el futuro y el azar” (p. 35). 

c. El supuesto de relevancia

El supuesto de “relevancia” o “selección adecuada” considera que existen 
unos criterios legítimos de selección entre lo que se conserva y lo que se 
olvida. Tradicionalmente se piensa que aquello que perdura es equivalente 
a lo grande y por ello sobrepasa a lo pequeño; por lo tanto, en el terreno de 
la historia, lo importante se impone a la memoria y lo banal desaparece. 
De allí que, en el torbellino del tiempo y en la inmensidad del espacio 
terrestre, existan unos acontecimientos que gozan del privilegio de ser 
considerados importantes ―monumentos― y otros que se recuerdan como 
simples accidentes. 

Los procedimientos que desencadena esta creencia y sus principales desa-
tinos se relacionan con los dos supuestos anteriores. La selección llevada a 
cabo por la historia monumental se ve condicionada por unos intereses pun-
tuales que permanecían desapercibidos: aleccionar y crear una serie de capas 
históricas coherentes. Nietzsche no solo puso en tela de juicio el supuesto 
de la repetición y el de la continuidad, sino que rechazó la implementación 
arbitraria de jerarquías, escalonamientos y gradaciones entre los aconteci-
mientos. Para filósofo alemán: “la exigencia de que lo grande sea eterno”, 
se ve transfigurada en la máxima: “sólo lo grande perdura” (2006, p.31). 

percibe los acontecimientos que le resultan inescudriñables; la manera de relacionar cosas que sólo 

dios sabe si se corresponden; de sustituir lo incomprensible por algo comprensible y de adjudicar 

sus propios conceptos de finalidad exterior a un todo que sólo conoce una finalidad interior; y 
luego, su manera de volver a suponer el azar donde actúan un millar de causas pequeñas?” (como 

se citó en Nietzsche, 2006, p. 84).



148 |  michel foucault, la música y la historia

Los eventos que no logran constituirse como monumentos, aquellos a los 
que se les confiere el estatuto de accidentes son confinados a “los rinco-
nes más remotos del mundo”. Para determinar los grandes momentos de 
la humanidad se crea una marginalidad ―lo otro―, que la lógica de esta 
historiografía califica de bajo y miserable: “ahora no se verá arrojado al 
olvido sino aquello que anteriormente había sido despreciado” (Nietzsche, 
2006, p. 32). Si bien la historia monumental prefiere olvidar lo marginal, 
en ocasiones, le permite perdurar si se somete a los acontecimientos monu-
mentalizados: “cuan forzosamente ha de ser encajada la individualidad de 
lo pasado dentro de una forma general, todas sus asperezas y delineaciones 
precisas a favor de la concordancia” (p. 34). Cada periodización ―si se 
entiende por ella capa sedimentada o una forma de la continuidad― ter-
mina por someter todo aquello que no gire en torno a sus monumentos: 
“[lo marginado] humea alrededor de lo grande como una pesada atmósfera 
terrestre, se arroja al camino que lo grande ha de recorrer para alcanzar la 
inmortalidad cual un obstáculo, engañoso, desviador y sofocante” (p. 31). 

El mayor problema del supuesto de selección adecuada es que se adjudica 
arbitrariamente el derecho de determinar lo que perdura y, al interior de 
lo que perdura, aquello que es relevante y aquello que es insignificante. 
La sujeción antropológica también se manifiesta en este supuesto; según 
Nietzsche la historia monumental sucumbe ante una ficción mística: las 
personas visibles, en sus cumbres, están dotadas de algo innatural: “seme-
jante a aquella anca dorada que los discípulos de Pitágoras creían ver en 
sus maestros” (p. 36). Estos tres errores de la historiografía monumental 
(los supuestos de repetición, continuidad y selección adecuada) producen, 
en definitiva, una sobrevaloración del héroe y del monumento. Por esto me 
parece necesario abordar las críticas nietzscheanas a la visión hegeliana de 
la historia, descritas en la segunda de las Unzeitgemässe Betrachtungen.

Burlonamente la visión hegeliana de la historia ha sido denominada 

el deambular de Dios sobre la tierra, alegando, a su vez, un dios 

que es un mero producto de la historia. Pero ese dios se torna 



la arqueología intempestiva | 149

transparente y comprensible ante sí dentro de las seseras hegelianas 

y ya ha ascendido, conducido a través de todos los escalones que 

la dialéctica ofrece para su devenir, hasta derribar a la revelación 

de sí mismo. De este modo, para Hegel, la cima y el punto final del 
proceso del mundo halla su culminación en su propia existencia 

berlinesa. En realidad, Hegel debería haber dicho también que todo 

lo que viniese después de él habría de ser considerado como una 

mera coda musical del rondó de la historia universal o, más aún 

como algo prescindible. No lo ha dicho. En cambio, ha plantado, en 

las generaciones acidificadas por su filosofía, esa admiración por el 
“poder de la historia” que transforma prácticamente todo momento 

en pura admiración del éxito, conduciendo así a la idolatría de los 

hechos: un culto para el cual se ha establecido universalmente el 

modismo, por cierto, muy mitológico y por lo demás muy alemán, 

de “corresponder a los hechos”. Pero quien una vez ha aprendido 

a doblar el lomo y a bajar la cabeza ante el “poder de la historia” 

terminará asintiendo mecánicamente, ante todo poder, trátese de 

un gobierno, una opinión pública o el régimen de la mayoría. 

(Nietzsche, 2006, p. 114) 

Quisiera detenerme en dos aspectos de esta crítica: por un lado, Nietzsche 
desaprueba la manera en que la filosofía hegeliana condiciona y reduce 
toda historicidad a simple ejemplo de la historia monumental; en otras 
palabras, desaprueba que la filosofía de la historia hegeliana conduzca 
irremediablemente a un ordenamiento de los acontecimientos dentro de una 
“teleología” caprichosa123. Por otro, desaprueba la afirmación hegeliana de 

123 Desde los tiempos de François Marie Arouet Voltaire, la filosofía de la historia se ha encargado 
de teorizar acerca del ordenamiento de estos períodos, además, se ha preguntado por los 

procedimientos metodológicos y los fundamentos que debe seguir la historia en tanto disciplina. 

Dialogando con esta tradición, Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) en la introducción a 

sus Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie (1795-1796) (Lecciones sobre la historia de 



150 |  michel foucault, la música y la historia

que todos deben “arrodillarse” ante el “poder” de la historia. En definitiva, 
en Unzeitgemässe Betrachtungen acusa de arrogancia a Hegel, porque su 
filosofía termina por convertirlo en el emperador de la historia y el punto 
final del proceso dialéctico124.

Cuando esta disputa llega a su momento más acalorado, Nietzsche formula 
el cuarto supuesto de la historia monumental. 

d. El supuesto de imparcialidad

El cuarto supuesto sostiene que la instrucción histórica no interviene en 
la vida de las personas y sus prácticas. Puede creerse que la historia se 
encarga del simple informe de lo que ha sucedido en las esferas sociales o 
en las esferas del pensamiento, como si no condicionara las costumbres y 
potestades de los individuos y, mucho menos, en el dominio que cada uno 
ejerce sobre sí mismo. Esta creencia en la “neutralidad de la historia” se 
ha visto rebatida continuamente: la historia no solo está condicionada por 
corrientes ideológicas, sino que permite que la utilicen para justificar cosas 
atroces, prueba de ello es que ha servido para manipular a los hombres (los 
peores dictadores de la modernidad no carecen de instrucción histórica). 

la Filosofía) escribe que la historia y la razón tienen un nexo necesario. La historia global ―así 
la llama― al intentar captar la dinámica interna de la evolución histórica se debe a un proceso 
histórico dialéctico (Cfr. Hegel, 1994).

124 En otros apartados de Unzeitgemässe Betrachtungen, Nietzsche critica la filosofía hegeliana, 
especialmente ironizando su teleología: “Imaginemos que estos retoños tardíos de repente 

truequen su dolorosa e irónica modestia contra la impudicia; imaginémonos proclamando con voz 

ensordecedora: nuestra especie ha llegado a su apogeo, pues recién ahora ha llegado a conocerse 

a sí misma y a revelarse en su propia imagen. […] Es un pensamiento paralizante y fastidioso 

el creerse retoño de los tiempos; pero debe resultar terrorífico y devastador si, de repente, a 
causa de una osada inversión de los valores, tal creencia procediera a deificar a este retoño tardío 
como el verdadero sentido y propósito de todo lo acontecido en el pasado, su sapiente miseria se 

identificará con la perfección de la historia universal” (2006, p 113).



la arqueología intempestiva | 151

Por esta razón, la violencia ―justificada en las acciones de los “héroes” 
del pasado― no puede desvincularse de la manera en que se comprende 
(actualmente) la historia. En palabras de Nietzsche:

La historia monumental engaña por sus analogías: con sus 

similitudes tentadoras incita al valiente a la osadía y conduce 

al entusiasmado al fanatismo. Si esta perspectiva histórica se 

traslada a las manos y mentes de sagaces, egoístas y ambiciosos 

malhechores, se derrumban imperios, se asesinan príncipes, se 

enardecen guerras y revoluciones. (2006, p. 37)

El supuesto de imparcialidad no solo interviene en el plano político, también 
afecta el mundo del arte y, en especial, el campo de la estética musical. 
La historia del arte monumental no es un oficio neutro, por el contrario, 
se otorga la función de “juez” al permitirse paralizar y dominar las nuevas 
manifestaciones artísticas: “cuando se danza alrededor de un monumento 
malentendido con idolatría y verdadera devoción es como si se quisiera decir 
«¡Mirad, he aquí el arte verdadero y venerable, qué importan aquellos que 
todavía están por venir y los que anhelan!»” (Nietzsche, 2006, p. 37). Para el 
filósofo alemán, el peligro de la historia del arte consiste en que se propone 
medir y evaluar las prácticas artísticas a partir del “canon monumental”: 

Si se pretende trasladar al ámbito del arte el régimen del plebiscito 

y de la mayoría y arrastrar al artista ante el foro de los inoperantes 

estéticos para que se defienda, puede uno jurar de antemano 
que este será condenado, no pese a, sino justamente porque así 

mismo sus jueces han proclamado solemnemente el canon del arte 

monumental, es decir, acorde a lo expuesto, el canon de un arte que 

a lo largo del tiempo ha surtido un efecto, mientras que, a su vez, 

están despojados de la necesidad, la inclinación pura y la autoridad 

histórica para calificar el arte contemporáneo que, justamente por 
ello, todavía no es monumental. (Nietzsche, 2006, p. 38)



En suma, los supuestos de la historia monumental, tienen como peligro la 
petrificación125 y la dominación de lo nuevo: “la creencia en la homoge-
neidad y continuidad de lo sublime de todos los tiempos, es una protesta 
contra el cambio de las generaciones, el carácter efímero de las cosas y 
la inestabilidad” (Nietzsche, 2006, p. 33). Para crear nuevas rutas en el 
pensamiento hay que liberarse de los cuatro supuestos mencionados ante-
riormente, sobre todo, de la creencia cándida de que la historia lleva a cabo 
una selección objetiva, incuestionable y coherente de los acontecimientos 
y los discursos del pasado126.

1.3.El olvido como posibilidad

Después de describir estos cuatro supuestos, cabe preguntarse: ¿Qué ca-
mino seguir si la historia universal se encuentra tan poblada de fallos? La 
crítica nietzscheana a la historia (entendida como anticuario o monumento) 

125 Nietzsche también denuncia la parálisis del pensamiento que surge gracias a la historia 

monumental: “La historia monumental es el disfraz con que el odio contra los coetáneos grandes 

y poderosos se viste de admiración saturada de lo grande y poderoso del pasado, es el medio con 

el que falazmente invierte el verdadero sentido de su perspectiva histórica. Lo sepan o no, actúan 

como si su lema fuese: ¡dejad que los muertos entierren a los vivos!” (2006, p. 39).
126 Este tema de la esterilidad del historiador está relacionado con la objetividad histórica y será 

ampliamente discutido por Nietzsche: “Llaman «objetividad» a la medición de las opiniones y 

actos del pasado en la escala de valores que brindan las opiniones del momento: aquí creen hallar 

el canon de todas las verdades; su labor consiste en adaptar al pasado a la trivialidad actual. 

Llaman, en cambio, «subjetivo», a toda la historiografía que no tiene por canon estas opiniones 

populares. ¿Y no es así que aún la acepción más refinada de la palabra “objetividad” encierra 
siempre también una ilusión? Con esa palabra se denomina un estado en el que el historiador 

observa un acontecimiento así como a todos sus móviles y consecuencias con tal pureza que deja 

de surtir un efecto sobre el sujeto. (…) Sin embargo, no es sino una superstición la creencia de que 

la imagen surgida de una persona con tal disposición suscite y reproduce la esencia empírica de 

las cosas. ¿O es que acaso, en tales momentos, los objetos se retratan, se calcan y se fotografían, 

por así decirlo, por sí mismos sobre un soporte puramente pasivo?” (2006, p. 67).



| 153

permite una transformación de la manera de entenderla. Paradójicamente, 
Nietzsche propone el olvido como estrategia principal: 

Quien no puede asentarse en el umbral del instante olvidando todo 

lo pasado, quien no puede erguirse cual una diosa de la victoria en 

un solo punto, sin vértigo ni temor, nunca sabrá qué es la felicidad 

y, peor aún, nunca hará nada por brindar felicidad a sus prójimos. 

[…] Toda acción demanda olvido, tal como toda vida orgánica no 

solo demanda luz sino también oscuridad. (2006, p.16)

Quizá se tendría que pensar con mayor detenimiento si la obra nietzscheana 
realmente prefigura la arqueología (en especial su crítica a la historia y el 
desmantelamiento de los supuestos históricos). Sin embargo, una serie de 
relaciones se hacen ineludibles: ¿Acaso la toma de distancia del culto al 
héroe no tiene como correlato la crítica foucultiana a la sujeción antropo-
lógica? ¿Qué podría buscar la arqueología, por ejemplo, al suspender el 
recurso del “sujeto constituyente”, sino el rechazo a la edificación de una 
historia monumental? ¿Acaso no es un propósito, tanto de Nietzsche como 
de Foucault, la renuncia a las periodizaciones hegelianas? ¿Ambos pen-
sadores advierten la manera en que la llamada historia global inspecciona 
el pasado, al buscar una continuidad que someta lo desigual, lo diverso, lo 
heterogéneas, lo otro? ¿Acaso la renuncia a los comodines de la historio-
grafía monumental no conduce al reconocimiento de los acontecimientos 
marginados y olvidados?

Tal vez, una de las frases, difíciles de asumir, del pensamiento nietzschea-
no pueda ser el preámbulo para la arqueología: “Es imposible para los 
hombres acceder a la concepción más alta de la historia universal; el más 
grande de los historiadores, tanto como el más grande de los filósofos, no 
será más que un profeta” (Nietzsche, 1997, p. 5). Esta sentencia del joven 
Nietzsche, escrita en Fatum und Geschichte (1862) (Fatum e Historia), 
claramente instala la historia universal en un dominio inaccesible y arruina 



154 |  michel foucault, la música y la historia

las esperanzas del historiador de dominarla127. Sin embargo, parece que le 
otorga un nuevo oficio: la tarea de ser una especie de intermediario entre el 
pasado, el presente y el futuro, aspecto que lo convertiría en una suerte de 
visionario, por lo menos, le recordaría que su compromiso con la historia 
es inseparable de su compromiso con las luchas del presente, con su deseo.

La arqueología no quiere fundar un pensamiento que trate de prescribir o 
condicionar el quehacer del arte o de la música; más que un enjuiciamiento, 
basado en un canon monumental, la arqueología permite la liberación de 
aquello que es olvidado o aprisionado por la voz del pasado. Por ello debe, 
de alguna manera, ser escrita por “profetas”, no solo que sepan lo inapren-
sible que es la historia global, sino que sean capaces de poner ese pasado 
en relación con el presente: “La voz del pasado es siempre la voz de un 
oráculo: solo en cuanto obréis como arquitectos del futuro y conocedores 
del presente, seréis capaces de comprenderla” (Nietzsche, 2006, p. 16). 
Para finalizar este apartado debo anunciar que la renuncia nietzscheana (su 
propuesta de olvidar los supuestos de la historia) permitirá presentar otros 
procedimientos arqueológicos y el lector podrá evaluar hasta qué punto 
Nietzsche se transparenta en ellos.

127 Aquí me refiero tanto a la temprana edad en que Nietzsche se preocupó por el problema de la 
historia. Escribió Fatum und Geschichte a los 18 años, como una de las posibilidades creativas 

que comúnmente se le asignan a la juventud y que él defiende: “A su vez, el presente tratado 

refleja, no pretende ocultármelo, su carácter moderno, es decir, el carácter de una personalidad 
débil, en su crítica desmedida, en la inmadurez de su humanidad, en las frecuentes alternancias entre 

la ironía y el cinismo, entre el orgullo y el escepticismo. Y no obstante, tengo fe, más que en el genio, 

en la fuerza inspiradora que guía mi barca, confió en la juventud y creo que me ha guiado bien al 
obligarme ahora a protestar contra el historicismo con que se pretende educar a la juventud de la 

humanidad moderna, y a exigir que el hombre aprenda ante todo a vivir y que recurra a la historia 

con el único propósito de ponerla al servicio de la vida aprendida” (Nietzsche, 2006, p. 142).



el proyecto de una historia crítica del pensamiento | 155

CAPÍTULO 2.

El proyecto de una historia crítica del 

pensamiento

Pensamos en el interior de un pensamiento anónimo y forzoso que 

es el pensamiento de una época y de una lengua. Este pensamiento 

y este lenguaje tienen sus leyes de transformación. La labor de la 

filosofía actual […] consiste en nombrar este pensamiento de antes 

del pensamiento, este sistema anterior a todo sistema… es el fondo 

sobre el que nuestro pensamiento libre emerge y brilla un instante.

Miguel Morey

En el año de la muerte de Michel Foucault se publicó un artículo fir-
mado por Maurice Florence en el Dictionaire des philosophes (1984) 

(Diccionario de los filósofos). El texto no pasó inadvertido, no solo por su 
poder esclarecedor, sino por la sorpresa que se produjo al saber que fue 
escrito por el mismo Michel Foucault, siguiendo el encargo de Dennis 
Huisman. Me parece que este texto es notable por tres razones: (i) presenta 
en una sola línea el “proyecto” de su filosofía, (ii) describe su “itinerario” 



156 |  michel foucault, la música y la historia

intelectual, que dista significativamente del ordenamiento tradicional de la 
obra foucultiana128 y (iii) expone los “principios metodológicos generales” 
que se aplicaron en todas sus investigaciones. A continuación, realizaré una 
serie de comentarios a este texto y a distintas entrevistas para introducir el 
estudio histórico que el filósofo llama arqueología.

Me pareció sugerente que Foucault firmara con seudónimo. El filósofo, 
hasta el momento de su muerte, sostuvo su deseo de confundirse ―silen-
cioso― entre los discursos de su tiempo (escribía para perder el rostro). 
Los efectos que este tipo de decisión produce en aquellos que realizan 
un análisis interpretativo son bien conocidos por el filósofo francés. En 
L´archéologie du savoir señala que este tipo de textos producen una serie 
de preguntas ineludibles: ¿Por qué se mantuvo el autor del texto en el 
anonimato?, ¿se puede referir por entero esas formulaciones al autor del 
texto?, ¿el texto realmente corresponde a lo quería decir? Esta decisión 
de abandonar sus palabras (de dejarlas huérfanas en los laberintos de los 
discursos) es testimonio de una de las mayores apuestas del procedimiento 
arqueológico: la pretensión de tomar distancia de las interpretaciones que 
reducen los discursos al estudio de quien los firma.

2.1.Historia crítica y crítica a la historia

Maurice Florence comprende la obra foucultiana como un trabajo crítico, 
por esta razón lo emparenta con Immanuel Kant (1724-1804)129. Según Flo-

128 A partir de este texto, Miguel Morey defiende que, a pesar de los distintos temas y métodos 
abordados por Michel Foucault, se puede identificar una unidad en su obra. Para encontrar 
información sobre Miguel Morey y sobre esta problemática específica refiérase al texto La 

cuestión del método, publicado a manera de introducción por Morey en Tecnologías del yo y otros 
textos afines (1989).

129 La obra de Michel Foucault se relaciona estrechamente con la filosofía kantiana. Recordará el 
lector la traducción foucultiana de la Antropología desde un punto de vista pragmático (Die 



el proyecto de una historia crítica del pensamiento | 157

rence, el proyecto de Foucault se puede resumir en una línea: la formulación 
de una historia crítica del pensamiento, un trabajo que es posible gracias a 
una labor detenida del filósofo francés en el análisis de la historia global130. 
Para ahondar en este punto quisiera recordar la entrevista concedida a 
Roger-Pol Droit (1949) titulada Les confessions de Michel Foucault (Las 
confesiones de Michel Foucault), allí se trae a colación la famosa ―y mal 
intencionada― frase de Jean-Paul Sartre según la cual, su coterráneo “no 
tiene sentido de la historia”131. A lo que, con cierta gracia, Foucault contesta:

Anthropologie in Pragmatischer Hinsicht) (1961) de Kant, a la cual le añadió un estudio preliminar 

y la presentó como tesis complementaria de doctorado. Así mismo, debe recordarse que al final 
de su vida escribió ¿Qué es la Ilustración? (Qu´est-ce que les Lumiéres?) (1984), que guarda una 

estrecha relación con el texto con el mismo nombre del filósofo alemán. En un plano más cercano 
a la presente investigación, habría que reconocer que la arqueología es un procedimiento que 

hasta cierto punto es deudor de la filosofía kantiana, prueba de ello es el interés por encontrar las 
condiciones de posibilidad y el recurrir a conceptos como a priori. 

130 La llamada historia global se caracteriza por la capacidad de realizar vínculos entre los 

acontecimientos de un mismo tiempo, cada uno de los cuales debe obedecer al ordenamiento 

interno de dicho período. No se trata exclusivamente de llevar a cabo una descripción (la invención 

de las armas de piedra, la caída del imperio romano, el supuesto descubrimiento de América, y la 

revolución francesa entre otros), sino de fundar un sentido de conjunto, un principio, una ley, una 

significación común. Cada una de esas “capas sedimentadas” reduce todos los acontecimientos 
de una época a su cohesión interna. Me pregunto si ¿acaso todo lo que experimentó el hombre 

en el paleolítico tendrá que guardar una relación con el descubrimiento de las armas de piedra? 

Según Foucault la historia global pretendía otorgar a la civilización una forma de conjunto, fundar 

un principio material o espiritual que determinara la sociedad: encontrar la significación común 
a todos los fenómenos de un período. En L´archéologie du savoir, Foucault señala tres supuestos 

que sostienen la historia global y que deben ser revisados: (i) la historia global “supone que entre 

los acontecimientos de un área temporal bien definida, entre todos los fenómenos cuyo rastro se 
han encontrado, se debe poder establecer: un sistema de relaciones homogéneas” (1985, p. 45); 

(ii) la historia global supone que “una misma y única forma de historicidad” condiciona y somete 

diferentes manifestaciones en un mismo tipo de transformación; (iii) la historia global supone que 

la historia “puede articularse en grandes unidades ―estadios o fases― que guarden en sí mismas 
su principio de cohesión” (p. 45)

131 En octubre de 1976, Sartre ataca tanto a Foucault como a Althusser (1918-1990) porque sostiene 



158 |  michel foucault, la música y la historia

¡Ésta es una frase que me encanta! Quisiera que sirviera de 

prolegómeno a todo lo que hago, pues creo que es profundamente 

verdadera. Si tener sentido de la historia, es leer con atención 

respetuosa las obras de los grandes historiadores, pasarlos por 

la derecha con una pizca de fenomenología existencial, y por la 

izquierda con un poco de materialismo histórico, si tener sentido de 

la historia, es tomar la historia acabada, aceptada en la Universidad, 

añadiendo sólo que se trata de una historia burguesa que no tiene 

en cuenta la aportación marxista, entonces, ¡es cierto que carezco 

totalmente de sentido de la historia! (Droid, 2006, p. 101)

Tanto la oposición a la historia global, como a la teoría marxista se en-
cuentran en numerosas publicaciones132. Esta discusión también se puede 
rastrear en una de las entrevistas concedidas a Raymond Bellour, donde 
Foucault advierte que muchos de los trabajos que aseguran una aventura 
nueva al saber (aquellos que evidencian una mutación en el saber histórico) 
son desconocidos. Posteriormente, cuando le preguntan, ¿a qué cree que 
se debe ese olvido? Contesta de la siguiente manera: 

que se han olvidado de la lucha de clases. El filósofo existencialista rechaza tajantemente 
la tendencia de ambos a privilegiar las estructuras, entre otras cosas, porque sustituyen las 

transformaciones por las estratificaciones. Por esta razón, en L’Arc, sostiene ―con una frase 
lapidaria― que Foucault es el último parapeto (rempart) de la burguesía.

132 En una entrevista concedida a Hasumi, llamada De la Arqueología a la dinástica (1973), 

Foucault arremete contra los marxistas “blandos”. Quisiera recordar dos críticas que me 

parecen contundentes: por un lado, sostiene que los marxistas representan grandes dificultades 
para formular los problemas que se plantean a partir de los datos históricos, porque se dedican 

exclusivamente a realizar análisis históricos a partir de los textos de Marx (de las reglas que 

piensan que se pueden extraer de ellos); por otro, asegura que sufren de academicismo y de falta 

de inventiva. Para Foucault una ciencia es estéril si solo hace referencia a un individuo, así se trate 

de Marx (Foucault, 1999, p. 148).



el proyecto de una historia crítica del pensamiento | 159

Creo que la historia ha sido objeto de una curiosa sacralización. 

Para muchos intelectuales, el respeto distante, no informado y 

tradicionalista hacia la historia, era la manera más sencilla de poner 

de acuerdo su conciencia política y su actividad de investigación 

o de escritura; bajo el signo de la cruz de la historia, todo discurso 

se convertía en plegaria al dios de las causas justas. Hay también 

una razón de carácter técnico. (…) La historia como disciplina 

constituía el último refugio del orden dialéctico: en ella se podía 

salvar el reino de la contradicción racional. (Bellour, 1973, p. 62)

Esta crítica a la sacralización de la historia permite entrever otro de los 
procedimientos de la arqueología: la oposición a todo constructo histó-
rico que suponga un “orden dialéctico” (como se imaginará el lector la 
arqueología no toma distancia del materialismo histórico para encontrar 
amparo en los jardines del idealismo). Tal vez la mayor provocación de esta 
decisión metodológica consiste en la crítica a la Filosofía de la Historia de 
Hegel. Quisiera continuar con la entrevista de Roger-Pol Droit: después 
de la mención de Sartre y la inesperada respuesta de Foucault, el filósofo 
francés manifiesta que su obra no pretende aceptar los procedimientos que 
se han establecido y fijado en el oficio del historiador, sino someterlos a 
una revisión y ponerlos en discusión. 

A pesar de todo creo que él [Sartre] quería decir otra cosa. Quería 

decir que yo no respeto este significado de historia admitido por 
una filosofía post-hegeliana, en la que están implicados procesos 
que deben ser siempre los mismos como, por ejemplo, la lucha 

de clases. En segundo lugar, tener sentido de la historia, con esa 

forma de la historia, significa ser capaz de efectuar siempre una 
totalización, al nivel de la sociedad o de una cultura, o de una 

conciencia: poco importa. (Droid, 2006, p. 102) 

Al cuestionar las totalizaciones, el orden dialéctico, los armazones de 
la conciencia y las apelaciones a la identidad, Foucault busca, en última 



160 |  michel foucault, la música y la historia

instancia, rastrear los viejos errores de la historia global. El filósofo recuerda 
que las “verdades” (incluso las que parecen incuestionables) están sujetas 
a una serie de cambios históricos, que permitieron la aparición de dichas 
certezas y anuncian, irremediablemente, su posible caída:

Hay que atravesar toda la masa de discursos acumulados a 

nuestros pies. Con un pequeño movimiento se pueden descubrir 

las viejas configuraciones latentes; pero tan pronto como se trata 
de determinar el sistema de discurso sobre el que aún vivimos, 

en el momento en que nos vemos obligados a poner en duda las 

palabras que resuenan aun en nuestros oídos, que se confunden 

con las que queremos pronunciar, entonces el arqueólogo, como 

el filósofo nietzscheano, debe avanzar a martillazos. (Foucault en 
Bellour, 1973, p. 78.)

Me parece que la arqueología funciona en dos sentidos: por un lado, cumple 
con una labor demoledora: “Fabrico algo que sirve, en definitiva, para un 
cerco, una guerra, una destrucción” (Foucault en Droid, 2006, p. 74); y, 
por otro, cumple una labor renovadora, en la que pretende inaugurar otras 
maneras de pensar el presente: “No estoy a favor de la destrucción, sino 
de que se pueda seguir adelante y avanzar, de que los muros se puedan 
derribar” (p. 74). Cuando señalo que Foucault busca otras maneras de 
pensar el presente, no debe suponerse que se trata de la instauración de un 
sistema de pensamiento hegemónico, sino la creación de una herramienta, 
de una “posibilidad descriptiva” de la cual se pueda partir en la investiga-
ción histórica133. La arqueología no se reduce a la simple conservación del 

133 Foucault, en Los intelectuales y el poder, sostiene que los libros deben ser pensados como una 

“caja de herramientas” (1999, p. 89). Miguel Morey, en su Lectura de Foucault, permite pensar la 

obra foucultiana como una caja de herramientas que posibilita un trabajo crítico sobre el campo 

de la historia: “[La Arqueología trata de] Deconstruir el andamiaje de reglas y conceptos que 

instituyen lo real a nuestro alrededor; desandar el camino de esa parte de pensamiento que vincula 



el proyecto de una historia crítica del pensamiento | 161

pasado, sino que se sirve de la historia para pensar el presente. La disciplina 
histórica es un asidero, un pretexto para expandir los juegos de lo posible y 
lo imposible. De allí que valga la pena arriesgarse a crear nuevos procedi-
mientos. Cuando Roger-Pol Droid ―en la misma entrevista― le pregunta 
por la manera en que utiliza la historia, Foucault contesta: 

Hago de ella un uso rigurosamente instrumental. A partir de una 

cuestión concreta, que encuentro en la actualidad, se perfila para mí 
la posibilidad de una historia. Pero la utilización académica de la 

historia es fundamentalmente conservadora: la función esencial de 

encontrar el pasado de algo es permitir su supervivencia. […] Las 

historias que hago no son explicativas, nunca muestran la necesidad 

de algo, sino más bien de una serie de engranajes mediante los 

cuales se produce lo imposible, y reconduce su propio escándalo, 

su propia paradoja hasta ahora. Me interesa particularmente todo 

lo irregular, lo arriesgado y lo imprevisible que pueda haber en un 

proceso histórico. (Droid, 2006, p. 102).

Me parece que la obra del filósofo tiene sentido crítico porque toma dis-
tancia de los procedimientos y fundamentos de la historia sacralizada. En 
el apartado siguiente trataré detalladamente la manera cómo Foucault se 
propone llevar a cabo su historia crítica (al tiempo que su crítica a la histo-
ria), aclarando que sus investigaciones teóricas, decisiones metodológicas 
y luchas políticas se oponen a la historia global. 

lo real para los hombres, mostrando ―produciendo― los intersticios que cruzan su superficie, y 
haciendo que en cada uno de ellos brille el problema” (1983, p.17).



162 |  michel foucault, la música y la historia

2.2.Las redes del saber: los sistemas de pensamiento

Para comprender el proyecto de una historia crítica del pensamiento, me 
parece ineludible la pregunta: ¿Qué entendía Michel Foucault por pensa-
miento? Cabe recordar un fragmento del texto Teatrum Philosophicum, en 
el que (comentando los textos de Gilles Deleuze) define el pensamiento 
de la siguiente manera: 

Pensar ni consuela ni hace feliz. Pensar se arrastra lánguidamente 

como una perversión; pensar se repite con aplicación sobre un 

teatro; pensar se echa de golpe fuera del cubilete de los dados. 

Y cuando el azar, el teatro y la perversión entran en resonancia, 

cuando el azar quiere que entre los tres haya una resonancia, 

entonces, el pensamiento es un trance; y entonces vale la pena 

pensar. (Foucault, 1972, p.17) 

Me parece sugerente que el “pensamiento” sea comprendido como una 
“resonancia” (un encuentro azaroso en el que se estremecen mínimo dos 
cuerpos). El pensar es caracterizado con una noción propia de la música y 
de la acústica. Aquí se puede tomar distancia de quienes lo consideran una 
actividad individual (exclusiva de la mente o el intelecto de una persona); 
mucho más si lo comprenden (siguiendo el dualismo cartesiano) como una 
operación por medio de la cual ―ante la amenaza de la duda― se puede 
suponer que la existencia humana se debe a una interioridad definida (la 
certidumbre indubitable del yo). Para Foucault, el pensamiento acontece, 
justamente, cuando esa interioridad entra en relación con el “afuera”, es 
decir, con aquello que lo deslocaliza; se trata de un encuentro, del desplie-
gue de una exterioridad, en definitiva, de una resonancia (Foucault, 1999).

La arqueología se propone describir las condiciones históricas de aparición 
de un sistema de pensamiento (como si se tratara de una red de encuen-
tros y resonancias). Según Michel Foucault: “Es necesario reconstituir el 



el proyecto de una historia crítica del pensamiento | 163

sistema general del pensamiento, cuya red, en su positividad, hace posible 
un juego de opiniones simultáneas y aparentemente contradictorias. Es 
esta red la que define las condiciones de posibilidad de un debate o de un 
problema, y es ella la que porta la historicidad del saber” (1985, p. 306). 
El pensamiento es indisociable del saber (sin rendir tributo a la separación 
platónica entre opiniones y conocimiento). Las obras históricas de Foucault 
obedecen a un oficio descriptivo que busca transparentar los fundamentos 
y los límites del saber. En 1970, en respuesta a los cuestionamientos del 
comité de Cahiers pour l´anayse (Cuadernos de análisis) sobre Les mots et 

les choses, el filósofo publica una versión preliminar de L´archéologie du 

savoir en la cual señala que: “El saber debe reclamar para sí un dominio 
autónomo ―debe separarse tanto del tema del conocimiento como del de 
la ciencia―, definiéndose como: lugar y ley de formación de opciones 
teóricas” (Morey, 1983, p. 185).

De esta forma, Michel Foucault comprende el saber como un campo más 
amplio que el del conocimiento científico. De allí que la práctica artística 
tenga tanta relación con sus indagaciones; con esto no quiero decir que la 
producción artística “debería” dejar de estar emparentada con la ciencia, 
en tanto episteme134, sino que se puede abordar sin caer en la esterilidad 
que caracteriza sus pretensiones de cientificidad. En palabras de Foucault: 
“la arqueología si se ocupa del saber en su relación con las figuras epis-
temológicas y las ciencias, puede igualmente interrogar el saber en una 
dirección diferente y describirlo en otro haz de relaciones” (1985, p. 330). 
Para Foucault, el saber no es un territorio determinado exclusivamente por 

134 Episteme, es un concepto que Foucault utilizó sin una caracterización precisa, cuyo empleo 

abandona después de la publicación de L´archéologie du savoir. En general se refiere a un conjunto 
de configuraciones que hacen posible los conocimientos con pretensiones de cientificidad, es un 
recurso conceptual del filósofo francés para señalar la “positividad” de un saber sin apelar a los 
criterios que se reducen a identificar un proceso de acumulación de racionalidad.



164 |  michel foucault, la música y la historia

los libros científicos: “cruza todo lo social” (p. 330)135. Llama la atención 
la manera en que señala la relación entre ciencia y saber: “el análisis ar-
queológico, en lugar de definir entre ellos una relación de exclusión o de 
sustracción, debe mostrar positivamente cómo una ciencia se inscribe y 
funciona en el elemento del saber” (1985, p. 311). Unos años más tarde, 
en una de las entrevistas concedidas a Raymond Bellour, Foucault define 
el saber como todo aquello que hace posible la aparición de un enunciado, 
una teoría o un discurso (las costumbres, las opiniones, los pensamientos 
filosóficos y religiosos).

Por arqueología quisiera entender, no exactamente una disciplina, 

sino un campo de investigaciones que sería el siguiente: en una 

sociedad, los conocimientos, las ideas filosóficas, las opiniones 
cotidianas, así como las instituciones, las prácticas comerciales 

y policíacas, las costumbres, todo se refiere a un saber implícito 
propio de esta sociedad. Este saber es profundamente distinto de 

los conocimientos que se pueden encontrar en los libros científicos, 
las teorías filosóficas, las justificaciones religiosas, pero es el que 
hace posible, en un momento dado, la aparición de una teoría, de 

una opinión, de una práctica. (Bellour, 1973, p. 9)

La arqueología considera el pensamiento como una resonancia, entre otras 
cosas, porque comprende que el saber es un campo mucho más amplio que 

135 En L´archéologie du savoir, Foucault describe el saber de una manera más elaborada: “Un saber 

es aquello de lo que se puede hablar en una práctica discursiva que así se encuentra especificada: 
el dominio constituido por diferentes objetos que adquirirán o no un estatuto científico; un saber es 
también el espacio en el que el sujeto puede tomar posición para hablar de los objetos de que trata 

en su discurso; un saber es también el campo de coordinación y subordinación de los enunciados 

en que los conceptos aparecen, se definen, se aplican y se transforman; en fin, un saber se define 
por posibilidades de utilización y apropiación ofrecidas por el discurso. Existen saberes que son 

independientes de las ciencias, pero no existe saber sino una práctica discursiva definida; y toda 
práctica discursiva puede definirse por el saber que forma” (1985, p. 306).



el proyecto de una historia crítica del pensamiento | 165

el del conocimiento científico. En palabras de Michel Foucault: “No puede 
dejar de sorprender la imposibilidad en que nuestra cultura se encuentra 
de proponer el problema de la historia de su propio pensamiento. Por esto 
he intentado, con un estilo algo particular, la historia no del pensamiento 
en general, sino de lo que hay de pensamiento en una cultura, de todo 
aquello en lo que hay pensamiento” (Bellour, 1973, p. 16). Se produce, 
entonces, una expansión del concepto de saber que actúa y va de la mano 
de la desindividualización del pensamiento.

2.3.Historia de la relación sujeto y objeto

Para Michel Foucault, la arqueología permite describir ―en perspectiva 
histórica― la relación sujeto/objeto, aspecto que se puede notar en las obras 
arqueológicas del filósofo (especialmente en Histoire de la folie, Naissance 

de la clinique y Les mots et les choses). En ellas se ocupa de explicitar la 
relación entre un posicionamiento del sujeto, un campo de investigación 
y sus respectivos objetos. Tal vez, el ejemplo más llamativo de un análisis 
que parta de la relación sujeto/objeto se encuentra en Les mots et les choses, 
cuando manifiesta que el sujeto (encargado de objetivizar) se convierte en 
objeto de estudio, y describe cuáles son las implicaciones de ese posicio-
namiento. Me parece, entonces, que esta doble preocupación es el punto de 
partida de cualquier investigación arqueológica. En este apartado señalaré 
algunas de las principales precauciones que tuvo el filósofo al ocuparse del 
campo del saber y de la historia que lo determina.

a. Estudio de los modos de subjetivación y objetivación

Michel Foucault describe aquello que hace posible la positividad de un 
saber, el sistema de pensamiento que lo sostiene y lo convierte en un co-
nocimiento con pretensiones de cientificidad. Por esta razón, se propone 
estudiar la historia de la relación sujeto/objeto. Frente a ello, Maurice 
Florence expresa: “Si entendemos por pensamiento aquello que introduce 



166 |  michel foucault, la música y la historia

un sujeto y un objeto en todas las relaciones posibles, entonces, una his-
toria crítica del pensamiento sería un análisis de las condiciones, a partir 
de las cuales ciertas relaciones del sujeto con el objeto se forman o se 
modifican, hasta tal punto que estas últimas son constitutivas de un saber 
posible” (1999, p. 85). Como mencioné anteriormente, la arqueología es un 
procedimiento crítico que tiene como punto de partida la pregunta por las 
condiciones que han hecho posible un tipo de saber. En este sentido, una 
de las primeras tareas es preguntarse por lo que Michel Foucault llamaba 
los modos de objetivación y subjetivación. Por un lado, no se puede pasar 
por alto el estudio de aquello que permite que algo llegue a ser considerado 
un “objeto” de estudio y, por otro, el estudio de aquello que hace posible 
que un individuo pueda posicionarse como un sujeto cognoscente, alguien 
que tiene derecho de estudiar algo con legitimidad. 

Respecto al estudio de los “modos de objetivación” señala:

Se trata de determinar en qué condiciones algo puede volverse un 

objeto para un posible conocimiento, cómo ha sido problematizado 

como objeto a conocer, a qué métodos de análisis ha sido 

susceptible y qué parte del mismo ha sido considerado pertinente. 

Se trata, por lo tanto, de determinar el modo de objetivación, 

que también varía de acuerdo con el tipo de conocimiento que se 

persiga. (Foucault, 1999a, p.147)

Además de mencionar la importancia de comprender las problematizaciones 
y los métodos de análisis que han determinado un objeto; es importante 
estudiar el “posicionamiento del sujeto”:

Se trata de determinar lo que debe ser el sujeto, cuáles deben ser 

sus condiciones, qué estatus debe tener, qué posición debe ocupar 

en lo real o en lo imaginario para poder convertirse en un sujeto 

legítimo de cualquier entendimiento dado. En suma, se trata de 

determinar su modo de subjetivación. (Foucault, 1999a, p.85)



el proyecto de una historia crítica del pensamiento | 167

Debe advertirse que los procesos de objetivación y subjetivación no son 
independientes, ambos poseen un “desarrollo mutuo y de sus lazos recí-
procos nacen los juegos de verdad” (Foucault, 1999a, p. 84). Estos juegos 
de verdad determinan y son determinados por la relación sujeto/objeto. 
Así es que la arqueología, al emprender su análisis, debe tomar una serie 
de precauciones metodológicas. Florence, amparado en lo que llama el 
“escepticismo sistemático” del filósofo francés, presenta otras tres precau-
ciones que quisiera mencionar.

b. Renuncia de los “universales antropológicos”

Según el filósofo es necesario prescindir de los universales antropológicos136, 
sospechar del saber que se ha naturalizado, del cual se piensa que abarca a 
todos los hombres y mujeres de cualquier cultura y época. Para comprender 
esta precaución me permito citar en extenso las palabras de Florence: 

Esto no significa que debamos rechazarlos a todos desde el comienzo, 
una vez y para siempre, sino que no debemos aceptar nada de este 

orden que no sea estrictamente indispensable. Cada aspecto de 

nuestro conocimiento que se nos presenta con un carácter de validez 

universal, con respecto a la naturaleza humana o a las categorías que 

debemos aplicar al sujeto, debe ser evaluado y analizado, rechazar 

los universales de “enfermedad”, “delincuencia”, o “sexualidad”, 

136 Debe recordarse que la pretensión de poner en entredicho los “universales” es recurrente en la 

obra de Foucault, y que se conservó hasta el final de sus investigaciones. En una de las últimas 
entrevistas concedidas manifestó su inconformidad con ellos. La filosofía foucaultiana logra 
diagnosticar hasta qué punto se pueden lograr otras maneras de libertad: “Uno de mis objetivos 

es mostrar que muchas de las cosas de las que forman parte de su paisaje ―la gente piensa que 
son universales― no son sino el resultado de algunos cambios históricos muy precisos. Todos mis 
análisis van en contra de la idea de necesidades universales en la existencia humana. Muestran 

la arbitrariedad de las instituciones y muestran cuál es el espacio de libertad del que todavía 

podemos disfrutar, y qué cambios pueden todavía realizarse” (Foucault,1989, p. 148).



168 |  michel foucault, la música y la historia

no significa que estas opciones estén vacías, o que sean quimeras 
inventadas para apoyar una causa dudosa. Sin embargo, sí significa 
mucho más que simplemente observar que su contenido varíe con 

el tiempo y las circunstancias. Implica preguntarnos a nosotros 

mismos acerca de las condiciones que nos permiten, de acuerdo 

con las reglas para enunciar verdades o falsedades, reconocer al 

sujeto [...]. La primera regla metodológica para este tipo de trabajo 

es, por lo tanto, la siguiente: evitar lo más posible los universales 

de la antropología (y por supuesto aquellos de un humanismo 

que valorizaría los derechos, privilegios y naturaleza de un ser 

humano, como la verdad inmediata y eterna de un sujeto), para 

poder investigar su constitución histórica. (1999a, p. 86) 

c. Renuncia al sujeto constituyente

En segundo lugar, Foucault menciona que se debe prescindir del recurso 
al “sujeto constituyente” 137, al considerar que, en general, se le pide dar 
cuenta de todos los posibles objetos de conocimiento. Además, este tipo 
de estudios se centran excesivamente en la vida de un autor y pueden caer 
fácilmente en el “psicologismo” o ―siguiendo a Nietzsche― en la idolatría 
del héroe. En palabras de Florence:

Rechazar el recurso filosófico a un sujeto constituyente no 
equivale a actuar como si el sujeto no existiera o transformarlo 

en una abstracción en pos de la objetividad pura. El objetivo 

137 La pretensión de liberarse de la noción de “sujeto constituyente” se verá en toda su obra. Foucault 

en L´archéologie du savoir propone que no se tiene que hacer, necesariamente, una referencia 

“a operadores de síntesis que sean puramente psicológicos (la intención del autor, la forma 

de su intelecto, el rigor de su pensamiento, lo que lo obsesionan, el proyecto que atraviesa su 

existencia y le da significación)” se trata de “poder captar otras formas de regularidad, otros tipos 
de conexiones” (Foucault, 1985, p.47).



| 169

de este rechazo es hacer visibles los procesos específicos de 
una experiencia en la que el sujeto y el objeto se “forman y se 

transforman” recíprocamente, cada uno en relación con el otro, y 

como una función de otro. Los discursos de la enfermedad mental, 

la delincuencia o los de la sexualidad, no nos dicen qué es el sujeto 

excepto en el contexto de un juego de verdad muy particular. Pero 

estos juegos no se imponen al sujeto desde afuera, de acuerdo 

con una causalidad necesaria, o de acuerdo con determinantes 

estructurales: abren un campo de experiencias en el que el sujeto 

y el objeto se constituyen solo en ciertas condiciones simultáneas. 

Sin embargo, el sujeto y el objeto se modifican constantemente 
en su relación mutua y, por lo tanto, modifican el campo de la 
experiencia misma. (1999a, p. 86)

d. Tomar las prácticas como campo de análisis

Finalmente, la cuarta precaución de la arqueología es el compromiso con 
tomar las “prácticas” como “campo de análisis”138 y emprender los estudios 
a partir de las vivencias. Florence presenta esta precaución así:

¿Qué hicimos con el loco, el enfermo o el delincuente? Por supuesto, podría-
mos tratar de deducir, a partir de las representaciones que tenemos de ellos 
o del conocimiento que creíamos tener acerca de ellos, la institución en las 
cuales fueron puestos o los tratamientos a los que se los sometió. También 

138 En la misma entrevista en que manifestó su rechazo a los universales antropológicos, también se 

puede encontrar, su rechazo a la división entre la historia social y de las ideas. Allí él recuerda lo 

cercano que está el pensamiento a las prácticas, cómo esas dos esferas, aparentemente distintas, son 

indisociables: “Lo que hago es reaccionar contra el hecho de que existe una brecha entre la historia 

social y la historia de las ideas. Se supone que los historiadores sociales deben de escribir cómo actúa 

la gente sin pensar, y los historiadores de las ideas cómo piensa la gente sin actuar. Todo el mundo 

actúa y piensa a la vez. La forma que tiene la gente de actuar o de reaccionar está ligada a su forma 

de pensar, y como es lógico, el pensamiento está ligado a la tradición” (Foucault, 1989, p. 148).



170 |  michel foucault, la música y la historia

podríamos investigar cuáles eran las formas de “verdadera” enfermedad 
mental, o las cualidades de la delincuencia real en un período particular, 
para poder explicar lo que se pensaba al respecto en ese momento. Michel 
Foucault aborda estos temas de manera muy distinta: comienza estudian-
do el conjunto de modos de hacer las cosas ―cuáles son más o menos 
metódicos, más o menos elaborados, más o menos terminados― a través 
de los cuales aquellos que aspiraban a pensar y a manejar lo real le dieron 
forma y simultáneamente se constituyeron en sujetos capaces de conocer, 
analizar, y finalmente modificar lo real. Estas son las “prácticas” entendidas 
simultáneamente como un modo de actuar y de pensar que proporcionan 
la clave de la inteligibilidad de la constitución correlativa del sujeto y del 
objeto. Debemos descender al estudio de las prácticas concretas a través de 
las cuales el sujeto se constituye dentro de un campo de saber. (1999a, p. 88)

***



hacia una teoría general de la discontinuidad | 171

CAPÍTULO 3.

Hacia una teoría general de la 

discontinuidad

Considero que mi tarea es dar las máximas oportunidades a la 

multiplicidad y a la ocasión, a lo imposible, a lo imprevisible. Esta 

manera de interrogar la historia a partir de esos juegos de posi-

bilidad y de imposibilidad es a mis ojos la más fecunda […] En el 

límite se puede pensar que, al final, lo que ha devenido necesario 

es definitivamente más imposible.

Michel Foucault

A finales del siglo XX, numerosos intelectuales se dedicaron a cuestionar 
los métodos y los supuestos teóricos de la diciplina histórica (muchos 

de ellos siguiendo las estrategias que Nietzsche utilizó para desmantelar la 
llamada historia monumental). Michel Foucault se suma al pensamiento 
crítico de pensadores de diferentes campos diciplinares y al proceso de 
desmantelamiento generalizado que se estaba llevando a cabo al interior 
de la historia misma (los historiadores lucharon por liberarse de ciertas 



172 |  michel foucault, la música y la historia

limitaciones que hasta entonces parecían incuestionables). En la intro-
ducción de L´archéologie du savoir, confiesa que su filosofía comparte 
este propósito porque se propone llevar a cabo ―antes que nada― una 
deconstrucción de la historia139: “hay que realizar ante todo un trabajo ne-
gativo: liberarse de todo un juego de nociones que diversifican, cada una a 
su modo, el tema de la continuidad” (Foucault, 1985, p. 33). Este proceso 
de desmantelamiento tuvo como primer objetivo examinar el papel de los 
historiadores, puso en tela de juicio un número de nociones, de supuestos 
y de procedimientos sobre los que descansaba su actividad. 

3.1.De la coherencia a la discontinuidad

Para Foucault, el oficio del historiador no puede reducirse a la creación de 
documentos a partir de los monumentos del pasado140. Su tarea consiste en 
elaborar esa “memoria milenaria y colectiva que se ayuda de documentos 
materiales para recobrar la lozanía de los recuerdos” (Foucault,1985, p. 
10). A pesar de esto, los historiadores (tal vez sin percatarse) se habían 
ocupado de otra tarea: la de transformar los documentos en “monumentos”. 

139 Michel Foucault no utiliza el concepto de “deconstrucción” en la L´archéologie du savoir. Aquí 

recurro a esta palabra de una manera sencilla (quizá inocente), porque los cambios que se estaban 

efectuando en ese momento obedecían a un examen particular de los procedimientos de la historia 

que tendría como resultado la creación de otras alternativas. Más que la destrucción de la disciplina, 

pienso que la arqueología es un acto creativo, por eso la relaciono con la deconstrucción de 

Jacques Derrida (1930-2004), Siguiendo la acepción que describe Cristina Peretti: “Deconstruir 

consiste, en efecto, en deshacer, en desmontar algo que se ha edificado, construido, elaborado pero 
no con vistas a destruirlo, sino a fin de comprobar cómo está hecho ese algo, cómo se ensamblan 
y se articulan sus piezas, cuáles son los estratos ocultos que lo constituyen, pero también cuáles 

son las fuerzas no controladas que ahí obran” (1998, p.66).
140 Para Foucault un “documento” no es solo un registro de algo en soporte (papel, fotografías) con sus 

seriaciones tradicionales (actas, libros de contabilidad etc.); para él los documentos son los libros, 

los textos, los registros, las actas, pero también los edificios, las instituciones, los reglamentos, las 
técnicas, los objetos y las costumbres. (1985, p. 10).



hacia una teoría general de la discontinuidad | 173

Este tipo de historicidad no se preocupa tanto por la reconstrucción de lo 
“hecho” o lo “dicho” por los humanos ―los documentos―, como por la 
elaboración de un “tejido documental coherente”: toma el documento, “lo 
organiza, lo recorta, lo reparte en niveles, establece series, distingue lo que 
es pertinente de lo que no lo es, fija elementos, define unidades, describe 
relaciones” (p. 10). Esto quiere decir que “se atribuye como tarea primordial, 
no el interpretarlo, ni tampoco determinar si es veraz y cuál sea su valor 
expresivo, sino trabajarlo desde el interior y elaborarlo” (p. 10).

Este problema ―a primera vista― no parece ser tan grave, se trata de crear 
un número de monumentos, hacerlos coherentes, ordenarlos según una 
periodización y, finalmente, utilizarlos para fundar un sentido de conjunto a 
un grupo de individuos. Sin embargo, la arqueología se opone a esta manera 
de elaborar la historia: la construcción de monumentos (con todo su poder 
aleccionador, con sus grandes periodizaciones, totalizaciones culturales y 
con su búsqueda de un tejido que fundamente una “continuidad histórica 
absoluta) es un problema que se encargó de convertir la disciplina histórica 
en blanco de los cuestionamientos más severos.

Nietzsche sostiene que la historia ha fallado su cometido. Al intentar 
justificar su existencia en los jardines de la ciencia141, termina por incum-
plir su promesa de no suscribirse a ninguna ideología (el deseo de ser un 
tabernáculo de todas las ideologías humanas ―y exhibirlas en el museo del 
pensamiento― no es más que otra ideología). La historia ha estado noto-
riamente condicionada: sus principios, métodos y función social rindieron 
tributo a una filosofía implícita durante mucho tiempo (que, como un fan-
tasma, se escondía en las palabras del historiador). La recolección de datos, 

141 La disputa por la cientificidad de la historia es una disputa que continúa en el presente. Existen 
muchos partidarios de la cientificidad histórica, ellos argumentan que la historia tiene una 
“metodología” y una “justificación” tan precisas que la alejan de las ciencias humanas y del arte, 
a tal punto que la emparentan con las ciencias exactas.



174 |  michel foucault, la música y la historia

la creación de un tejido documental y, en especial, el establecimiento de 
una continuidad histórica, obedecían a principios de selección fijados 
por una necesidad filosófica determinada: “el proyecto de una historia 
global está abocado a restituir la forma de conjunto de una civilización, 
el principio ―material o espiritual― de una sociedad, la significación 
común a todos los fenómenos de un período, la ley que da cuenta de su 
cohesión, eso que suele llamarse metafóricamente el «rostro» de una 
época” (Foucault, 1985, p. 15). 

Michel Foucault no se satisface con el simple desarme de la historia: se 
propone crear lo que llama una nueva “posibilidad descriptiva”, cuyos pro-
cedimientos le permitan llevar a cabo su proyecto de una “historia crítica 
del pensamiento”. Se enfrentó a los prejuicios de la disciplina histórica, 
especialmente al supuesto de que la historia estaba determinada por un 
sujeto fundante (teológicamente) y una continuidad (teleológicamente)142. 
Años antes en Les mots et les choses describe la dificultad de pensar la 
historia en términos de discontinuidad: 

142 En una entrevista realizada a Miguel Morey para la presente investigación, le pregunté por las 

formas de la continuidad contra las que arremete Michel Foucault. Específicamente, en el caso de 
la arqueología, ¿qué le permite a Foucault trazar cronologías y aun así escapar de las “formas de la 

continuidad”? A lo que me respondió: “La historia se construye tradicionalmente sometiendo los 

hechos bajo dos grandes presupuestos que son los que le brindan su inteligibilidad: un principio 

teológico (la unicidad de su sujeto fundador, el hombre) y un principio teleológico (la evolución 

continuada de estos hechos en la dirección de un progreso). Sentado esto, lo que la historia explica 

entonces, son los modos en los que el hombre (sea el espíritu o el género humano) progresa. 

Foucault decide “suspender” estos presupuestos y observar los hechos sin la necesidad de que sean 

reflejo del progreso del género humano. Bajo esta luz, la enfermedad mental no es un objeto que 
justifica su existencia por su progreso respecto de otros objetos que presuntamente le precederían (por 
ejemplo, la posesión o la brujería), sino que debe justificar su aparición a partir de un esclarecimiento 
de sus condiciones de posibilidad discursivas (en el orden de lo decible) e institucionales (en el orden 

de lo visible). El gesto mayor será entonces establecer que la enfermedad mental y la posesión (o la 

lujuria y la sexualidad) son objetos, en principio, inconmensurables; esto es: analizarlos según sus 

discontinuidades y no en lo que pueden tener en común” (Morey, 2012, p. 2).



hacia una teoría general de la discontinuidad | 175

No resulta fácil establecer el estatuto de las discontinuidades con 

respecto a la historia en general. Menos aún sin duda con respecto 

a la historia del pensamiento. ¿Se quiere trazar una partición? 

Todo límite no es quizá sino un corte arbitrario en un conjunto 

indefinidamente móvil. ¿Se quiere recortar un período? Pero, ¿se 
tiene acaso el derecho de establecer, en dos puntos del tiempo, 

rupturas simétricas a fin de hacer aparecer entre ellas un sistema 
continuo y unitario? ¿De qué provendría entonces su constitución 

y después su anulación y oscilación? ¿A qué régimen podrían 

obedecer a la vez su existencia y su desaparición? Si lleva en sí su 

principio de coherencia, ¿de dónde puede venir el elemento extraño 

que puede recusarlo? ¿Cómo puede un pensamiento eludirse ante 

algo que no sea él mismo? ¿Qué quiere decir, en general, no poder 

pensar un pensamiento? ¿E inaugurar un pensamiento nuevo? 

(Foucault, 2007, p. 62) 

La arqueología busca asegurar ese terreno en el que sea posible describir 
las discontinuidades143. Emprende el estudio de la manera en que el pensa-
miento escapa de sí mismo, generando otros caminos, campos y sistemas. 
Además, se propone encontrar la singularidad del pensamiento, sus movi-
mientos y transformaciones:

143 Según Foucault el papel que jugaba la noción de “discontinuidad” dentro de la disciplina histórica 

se encontraba en plena transformación. En contraste con la Historia Global que buscaba hacer 

desaparecer esta noción (por considerarla un simple accidente y ocultarla dentro de los esquemas 

de la continuidad), la historia contemporánea pretende encargarse de analizar sus acontecimientos. 

El historiador ya no piensa la discontinuidad como un resultado desdeñable, busca crear niveles 

de análisis, métodos y una periodización que la tome como referencia. La discontinuidad se 

convierte, entonces, en un concepto paradójico, es a su vez instrumento y objeto de investigación 

(esto porque individualiza la continuidad al tiempo que abre el espacio para su estudio). En 

L´archéologie du savoir Foucault describe este cambio de la siguiente manera: “Uno de los rasgos 

más esenciales de la historia nueva es sin duda ese desplazamiento de lo discontinuo: su paso del 

obstáculo a la práctica; su integración al discurso del historiador” (1985, p. 14).



176 |  michel foucault, la música y la historia

La discontinuidad ―el hecho de que en unos cuantos años quizá 
una cultura deje de pensar como lo había hecho hasta entonces y 

se ponga a pensar en otra cosa y de manera diferente― se abre sin 
duda sobre una erosión del exterior, sobre este espacio que, para 

el pensamiento, está del otro lado, pero sobre el cual no ha dejado 

de pensar desde su origen. Llevado al límite, el problema que se 

plantea es el de las relaciones entre el pensamiento y la cultura: 

¿cómo es posible que el pensamiento tenga un lugar en el espacio 

del mundo, que tenga algo así como un origen y que no deje, aquí y 

allá, de empezar siempre de nuevo? (Foucault, 2007, p. 62)

En las primeras líneas de L´archéologie du savoir, el filósofo sostiene que 
la imposibilidad de pensar la historia en términos de discontinuidad se 
debe a que los historiadores han sido encadenados a una serie de procedi-
mientos fijos: “sacar a la luz los equilibrios estables y difíciles de alterar, 
los procesos irreversibles, las regulaciones constantes, los fenómenos ten-
denciales que culminan y se invierten tras de las continuidades seculares, 
los movimientos de acumulación y las saturaciones lentas” (1985, p.3). En 
parte, este prejuicio se mantiene debido a que parece difícil utilizar nuevos 
procedimientos. En palabras de Foucault:

Como si después de haberse habituado a buscar orígenes, a 

remontar indefinidamente las líneas de las antecedencias, a 
reconstruir tradiciones, a seguir curvas evolutivas, a proyectar 

teleologías, y a recurrir sin cesar a las metáforas de la vida, se 

experimentara una repugnancia singular en pensar la diferencia, 

en describir desviaciones y dispersiones, en distorsionar la forma 

tranquilizante de lo idéntico. (1985, p. 20)



hacia una teoría general de la discontinuidad | 177

Esta mirada crítica llevó a Foucault a implementar ―en el fragmento an-
terior― el concepto de différence144. Se puede apreciar cómo el filósofo 
francés, cuando describe el condicionamiento de la historia, prepara, de 
alguna manera, el terreno para un nuevo tipo de historicidad, una que se 
deba por entero al pensamiento que pretende situarse en su límite; un 
pensamiento que quiere poner en escena sus juegos de verdad, su teatro; 
un pensamiento que, en este caso, tome la historia, exhiba sus cartas 
y se pregunte hasta qué punto esta se puede pensar de otra manera. Si 
Foucault apeló a la palabra discontinuidad es porque la historia (al verse 
incapaz de renovar sus procedimientos) no podía dar cuenta de los fallos 
que se cometían en su propio “teatro”; debido a esa imposibilidad se 
ocupaba de otorgarle coherencia a la historia y tejer continuidades. Sin 
embargo, la discontinuidad vislumbra que el pensamiento está poblado 
de interrupciones y que la historia (lejos de ser un conjunto ordenado 

144 Muchos otros pensadores han utilizado el concepto de “diferencia”. Tal vez, el caso más relevante 

es el de Jacques Derrida, quien utilizó la palabra différance (con a) después de realizar una 

intervención a la palabra francesa différence (con e). Este neografismo en el francés genera un 
contraste gráfico entre las dos palabras: se escriben distinto, a pesar de que ambas se pronuncian 
igual. Por un lado, la palabra différence señala que no existe una escritura pura y rigurosamente 

fonética ―así pone en tela de juicio los análisis clásicos de los signos―, por otro, la palabra puede 
relacionarse con el verbo différer que significa posponer; así pone en evidencia esa red infinita 
de significación, ya que siempre que se quiere dar significado a una palabra, este significado se 
“difiere” a otras palabras y en esa cadena el “sentido” se ve pospuesto indefinidamente. Michel 
Foucault en Les mots et les choses también hace referencia a este problema de la representación. 

Derrida dirá que ese permanecer silencioso de la “a” se relaciona con el abandono de lo “idéntico”, 

de allí que comúnmente se piense que da cuenta de lo irrepresentable de ciertas experiencias (las 

pasiones, lo sagrado, la locura, el crimen, lo desechado). Muchos pensadores utilizan este concepto 

para referirse a aquello que busca escapar de lo que han llamado las formas de lo “mismo” y de lo 

“idéntico”. Este carácter negativo suele entenderse como una opción teórica para argumentar en 

contra de todo proceso de “homogenización” de las prácticas, los discursos, el pensamiento y, en 

fin, de la vida misma. En este caso, Foucault se refiere a lo heterogéneo en el plano de la historia, 
que se pueda llevar a cabo a partir de las discontinuidades y no de las continuidades arbitrarias que 

Nietzsche mucho tiempo atrás ya había puesto en tela de juicio.



178 |  michel foucault, la música y la historia

de documentos) está siempre en transformación y no puede eludir la tarea 
de dar cuenta de esos movimientos.

3.2.Crítica a la sujeción antropológica de la historia

Foucault llegó aún más lejos. No se encargó, únicamente, de poner en evi-
dencia esa parálisis reflexiva de la historia monumental, sino que sostuvo 
que la razón de ser de ese anquilosamiento obedecía (como lo propusiera 
Nietzsche) a una sujeción antropológica: 

Se gritará, pues, que se asesina la historia cada vez que en un 

análisis histórico ―y sobre todo si se trata del pensamiento, de 
las ideas, o de los conocimientos― se vea utilizar de manera 
demasiado manifiesta las categorías de la discontinuidad y de la 
diferencia, las nociones de umbral, de ruptura y de transformación, 

la descripción de series y de límites. Se enunciará en ello un 

atentado contra los derechos imprescriptibles de la historia y 

contra el fundamento de toda historicidad posible. Pero no hay que 

engañarse: lo que tanto se llora no es la desaparición de la historia, 

sino la de esa forma de historia que está referida en secreto, pero 

por entero, a la actividad sintética del sujeto; lo que se llora es ese 

devenir que debía proporcionar a la soberanía de la conciencia un 

abrigo más seguro, menos expuesto, que los mitos, los sistemas de 

parentesco, las lenguas, la sexualidad o el deseo; lo que se llora es 

la posibilidad de reanimar por el proyecto, el trabajo del sentido 

o el movimiento de la totalización […] lo que se llora es ese uso 

ideológico de la historia por el cual se trata de restituir al hombre 

todo cuanto, desde hace más de un siglo, no ha cesado de escaparle. 

(Foucault, 1985, p.24) 



hacia una teoría general de la discontinuidad | 179

La imagen del hombre ―en su forma antropocéntrica― es problemática en 
el campo del pensamiento: no solo sobrevalora la conciencia (creyendo que 
ha llegado a la manifestación más alta del espíritu europeo y que ha logrado 
la realización de la verdad absoluta durante la modernidad) sino que tiende 
unas cadenas invisibles sobre la disciplina histórica145. La sujeción antropo-
lógica convierte a la historia en un relato donde prima la acumulación de 
racionalidad, le impone un destino: ser la representación del espíritu y la 
conciencia humana y poner al hombre en el centro de todo devenir. Sin em-
bargo, al renovar los procedimientos de la historia y abandonar las “formas 
de la continuidad”, los privilegios que solía tener la figura humana durante 
la modernidad comienzan, irremediablemente, a ser cuestionados:

La historia continua es el correlato indispensable de la función 

fundadora del sujeto: la garantía de que todo cuanto se le ha 

escapado podrá serle devuelto; la certidumbre de que el tiempo 

no dispersará nada sin restituirlo en una unidad recompuesta; 

la promesa de que el sujeto podrá un día ―bajo la forma de la 
conciencia histórica― apropiarse nuevamente todas esas cosas 
mantenidas lejanas por la diferencia, restaurará su poderío sobre 

145 En la entrevista realizada a Miguel Morey para esta investigación, le pregunté: ¿por qué 

Foucault decide romper con el pensamiento humanista?, ¿en qué consiste la llamada sujeción 

antropológica? Me respondió: “En Las palabras y las cosas, precisamente en el capítulo 

dedicado al giro antropológico, Foucault da una caracterización sumaria pero inmediatamente 

eficaz de la “sujeción antropológica”: caen presos en ella todos aquellos que piensan que no se 
puede pensar sin pensar también y a la vez que es el hombre quien piensa. En estas condiciones, 

¿cabe pensar algo que no sea mera repetición de lo ya pensado? Foucault cree que no, de ahí su 

impugnación del paradigma humanista. En la medida en que el humanismo parece ser, cuando 

menos desde la Segunda Guerra Mundial, el presupuesto retórico compartido por todas las líneas 

de reflexión dominantes (es decir, por todos los “-ismos” activos por entonces, como por ejemplo 
el cristianismo, el marxismo o el existencialismo), su impugnación equivale a una deslegitimación 

de todas las corrientes de pensamiento en activo, y la exigencia de volver a pensar todos los 

problemas que consensuadamente se daban ya por pensados de otra manera” (Morey, 2012, p.1).



180 |  michel foucault, la música y la historia

ellas y en ellas encontrará lo que se puede muy bien llamar su 

morada. (Foucault, 1985, p. 21) 

Michel Foucault tuvo que sostener numerosas discusiones con los de-
fensores del humanismo146 de la llamada Escuela de los Annales147 y del 
Estructuralismo antropológico148. Consideraba que estos intelectuales 
eran herederos de algunos de los condicionamientos atrás mencionados, 
especialmente, de la llamada sujeción antropológica. Sin embargo, en 
general, compartía el impulso de realizar un análisis crítico, incluso, un 
desmantelamiento de los fundamentos de la diciplina histórica, todo esto 
trajo consigo una proliferación de nuevos procedimientos, de los cuales 
quisiera mencionar brevemente cuatro: 

146 Tanto Foucault como Althusser pensaban que el humanismo escondía una “forma ideológica” 

basada en la noción de “causalidad”, es decir, que reducía todo a la expresión de un principio único 

de tres cabezas: “el hombre, la conciencia y la libertad”. En una entrevista Foucault expresa sus 

inconformidades con el aspecto político del humanismo de la siguiente manera: “Lo que llamamos 

humanismo ha sido utilizado por marxistas, liberales, nazis, católicos. Esto no significa que 
tengamos que eliminar lo que llamamos derechos humanos o libertad, sino que no podemos decir 

que la libertad o los derechos humanos han de limitarse a ciertas fronteras […] Lo que me asusta del 

humanismo es que presenta en cierta forma nuestra ética como modelo universal para cualquier tipo 

de libertad. Me parece que hay más secretos, más libertades posibles y más invenciones en nuestro 

futuro de lo que podamos imaginar en el humanismo, tal como está representado dogmáticamente 

de cada lado del abanico político: la izquierda, el centro, la derecha” (1989, p. 150).
147 La publicación de la revista francesa Annales d’histoire économique et sociale (Anales de historia 

económica y Social), fundada por Marc Bloch y Lucien Febvre en 1929, dio como resultado la 

creación de la llamada “Escuela de los Annales”. Esta escuela historiográfica también se relacionó 
con la revista L’Année Sociologique, creada por Émile Durkheim. Según Ian Hacking en su texto 

La Arqueología de Foucault (1986) el método arqueológico se debe entender en oposición a dicha 

escuela porque esta se centra en el análisis de las “continuidades” (p. 38).
148 Foucault señala que el procedimiento arqueológico toma distancia de los métodos estructuralistas 

porque tiene un campo de análisis distinto. La arqueología no pretende determinar las estructuras 

que conforman el conocimiento humano, sino la descripción de los problemas que plantea la 

transformación de un campo del saber y los instrumentos que se utilizan. Así es que, en pocas 

palabras, suspende el uso de categorías que den la idea de “totalidades culturales” (1985, p. 96). 



hacia una teoría general de la discontinuidad | 181

1. El posicionamiento de la historia de las ideas149, con sus rupturas y 
reactualización de períodos largos siguiendo otros criterios. 

2. La nueva valoración de la noción de discontinuidad. 

3. La crítica a la pretensión de lograr una historia global o universal. 

4. La creación de soluciones para nuevos problemas metodológicos150.

Foucault se empeñó en crear sus maneras particulares de llevar a cabo 
tanto la crítica a la historia monumental, como la creación de otros tipos 
de historicidad. En pocas palabras, la arqueología se propone configurar 
otra manera de hacer historia, la cual se distancia definitivamente de todo 
aquello que se aferre a estas sujeciones ideológicas. Mientras la historia 
siga siendo considerada un privilegio y se reduzca a justificar la soberanía 
de la conciencia humana, la arqueología será un estremecimiento que 

149 La historia de las ideas es una disciplina que surgió gracias a historiadores como Arthur O. Lovejoy, 

René Wellek, Leo Spitzer y Karl Mannheim. Pretende estudiar los cambios, transformaciones, 

renovaciones y desarrollos que tienen ciertas ideas o pensamientos. Los campos de estudio más 

confluyentes son la sociología, la antropología, la historia de la filosofía, de la ciencia, del arte, 
de la literatura y de las religiones. Foucault la menciona porque considera que la historia de las 

ideas ―que en su tiempo apenas comenzaba a visibilizarse― se oponía a la historia monumental. 
En L´archéologie du savoir describe esta oposición de la siguiente manera: “La historia del 

pensamiento, de los conocimientos, de la filosofía, de la literatura parece multiplicar las rupturas 
y buscar todos los erizamientos de la discontinuidad; mientras que la historia propiamente dicha, 

la historia a secas, parece borrar, en provecho de las estructuras más firmes la irrupción de los 
acontecimientos” (1985 p. 8). 

150 Foucault enumera cinco de estos problemas metodológicos: (i) la construcción de cuerpos 

coherentes y homogéneos de documentos. (ii) El establecimiento de un principio de elección (fijar 
los elementos más representativos). (iii) La definición del nivel de análisis y de los elementos que 
son para ella pertinentes (referencias a acontecimientos, instituciones y prácticas, campo semántico, 

estructuras formales y lógicas). (iv) La especificación del método de análisis. (v) La delimitación de 
relaciones que permiten caracterizar un conjunto (relaciones funcionales, causales, analógicas).



182 |  michel foucault, la música y la historia

recordará que la creencia desmedida en la continuidad no es otra cosa que 
un correlato de la imagen desgastada del hombre, una necesidad narcisista 
de sostener la idolatría a su propia imagen. 

3.3.El abandono de las nociones históricas 

Además de las precauciones metodológicas que toma la arqueología, 
nombradas anteriormente, esta precisa el abandono de algunas nociones 
implementadas por la historia, especialmente, aquellas que se han conver-
tido en nociones familiares. A continuación, presentaré nueve de ellas, las 
cuales según L´archéologie du savoir, deben “suspenderse” a la hora de 
llevar a cabo una arqueología:

a. La noción de “tradición”, porque encadena todo discurso a un “fondo 
de permanencia”, reducido a simple ejemplo de la forma de la historia. 

b. La noción de “influencia”, porque encadena todo discurso a un proceso 
de índole causal, ligado a una especie de “soporte mágico” mal analizado. 

c. La noción de “desarrollo” y de “evolución”, porque encadena todo dis-
curso a un “proceso de acumulación” y pretende “referirlo a un mismo 
y único principio organizador” (Foucault, 1985, p. 34). 

d. La noción de “mentalidad” o de “espíritu”, porque encadena todo dis-
curso a una comunidad de sentido dada por lazos simbólicos, juegos 
de semejanza y un principio de unidad y de explicación, es decir, a 
“la soberanía de la conciencia colectiva”. Ambas nociones ligan los 
discursos a un número de síntesis, agrupamientos y vínculos, que, a 
pesar de que se admiten con facilidad, no logran incorporar los acon-
tecimientos dispersos:



hacia una teoría general de la discontinuidad | 183

Es preciso desalojar esas formas y esas fuerzas oscuras por las que 

se tiene costumbre de ligar entre sí los discursos de los hombres; 

hay que arrojarlas de la sombra en la que reinan. Y más que 

dejarlas valer espontáneamente, aceptar el no tener que ver, por un 

cuidado de método y en primera instancia, sino una población de 

acontecimientos dispersos. (Foucault, 1985, p.35)

e. La noción de “género”, porque encadena todo discurso a unos agrupa-
mientos, según “cortes”, “categorías reflexivas, principios de clasifica-
ción, reglas normativas, tipos institucionalizados” (Foucault, 1985, p. 36); 
por ejemplo, los discursos sobre filosofía, religión, literatura o música. 
En este sentido, los discursos obedecen a supuestas individualidades 
históricas, a pesar de que al momento de su formulación se encontraban 
distribuidos en campos distintos del saber (los diálogos de Platón, por 
ejemplo, en los que trata la música, lejos de conformar una unidad temáti-
ca, se pueden considerar discursos sobre educación, política o metafísica). 

f. La noción de “libro”, porque encadena todo discurso a una “unidad 
material”, presuponiendo que allí se encuentra individualizado un sen-
tido, sin tener en cuenta que todo libro, si bien parece tener una unidad 
interna, obedece a un campo complejo de discursos: 

Las márgenes de un libro no están jamás neta ni rigurosamente 

cortadas: más allá del título, las primeras líneas y el punto final, 
más allá de su configuración interna y la forma que lo autonomiza, 
está envuelto en un sistema de citas de otros libros, de otros textos, 

de otras frases, como un nudo en una red. (Foucault, 1985, p. 35) 

g. La noción de “obra”, porque encadena todo discurso a la referencia de 
un “autor”, presuponiendo que se puede distinguir, entre los fragmentos 
de un mismo autor, cuáles pertenecen a un discurso relevante y cuáles 
son insustanciales. Esta unidad no es tan inmediata, está constituida 
―en última instancia― por una operación interpretativa.



h. La noción de “origen”, porque encadena todo discurso a un comienzo 
“secreto” que no se puede captar del todo, así “se nos volvería a con-
ducir, a través de la ingenuidad de las cronologías, hacia un punto que 
retrocedería de manera indefinida, jamás presente en ninguna historia” 
(Foucault, 1985, p. 40).

El discurso manifiesto no sería a fin de cuentas más que la presencia 
represiva de lo que no se dice, y ese “no dicho” sería un vaciado 

que mina desde el interior todo lo que se dice […] hace que el 

análisis histórico del discurso sea búsqueda y repetición de un 

origen que escapa a toda determinación histórica. (1985, p. 40)

i. Por último, la noción de “interpretación”, porque supone un sentido y 
encadena todo discurso a un “silencio” que le es previo:

Todo discurso manifiesto reposaría secretamente sobre un «ya 
dicho», y ese «ya dicho» no sería simplemente una frase ya 

pronunciada, un texto ya escrito, sino un «jamás dicho», un discurso 

sin cuerpo, una voz tan silenciosa como un soplo, una escritura que 

no es más el hueco de sus propios trazos. (Foucault, 1985, p. 40)

Ahora bien, el hecho de que todo procedimiento arqueológico deba “sus-
pender” el uso de estas nociones no quiere decir que sean obsoletas, o que 
haya que olvidarlas. De allí que Foucault, en L´archéologie du savoir, 
las describa desde un nuevo espacio y distinga la manera en que operan, 
priorizando el estudio de la forma en que en ellas se manifiesta el prejui-
cio de pensar que es imposible una teoría general de la discontinuidad. Si 
prefiere la renuncia ―antes que la reelaboración― es por una “precaución 
metodológica” se trata de obedecer a una sospecha: el empleo tradicional 
de estas nociones puede conducir de nuevo a la “sujeción antropológica”, 
de la que ha tratado de escapar. Si se prefiere la renuncia, repito, es por el 
placer de crear un nuevo espacio, de escapar de las andaduras de los jue-
gos anteriores y evitar a toda costa que, por un uso despreocupado de las 



| 185

nociones del pasado, se esté obligado a aceptar las mismas consecuencias 
indeseables: “No aceptaré los conjuntos que la historia me propone más que 
para examinarlos al punto; para desenlazarlos si es posible recomponerlos 
legítimamente; para saber si no hay que reconstruir otros con ellos; para 
llevarlos a un espacio más general que, disipando su aparente familiaridad, 
permita elaborar su teoría” (Foucault, 1985, p. 43). En conclusión, si la 
arqueología se despoja de las nociones mencionadas se debe a la necesi-
dad de poner a prueba sus procedimientos, su terminología y sus nuevas 
decisiones teóricas.



186 |  michel foucault, la música y la historia



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 187

CAPÍTULO 4.

Una posibilidad descriptiva: el análisis 

discursivo

Describir nuestro actual archivo no es posible ya que es en el in-

terior de sus reglas donde hablamos. Pero nos desune a nuestras 

continuidades: disipa esa identidad temporal en que nos gusta 

contemplarnos a nosotros mismos para conjurar las rupturas de 

la historia; rompe el hilo de las teologías trascendentales, y allí 

donde el pensamiento antropológico interrogaba el ser del hombre 

o su subjetividad, hace que se manifieste el otro, y el exterior. El 

diagnóstico así entendido no establece la comprobación de nuestra 

identidad por el juego de las distinciones. Establece que somos 

diferencia, que nuestra razón es la diferencia de los discursos, 

nuestra historia la diferencia de los tiempos, nuestro yo la diferencia 

de las máscaras. Que la diferencia, lejos de ser origen olvidado y 

recubierto, es esa dispersión que somos y que hacemos.

Michel Foucault

Michel Foucault, en las últimas páginas de L´archéologie du savoir, se 
pregunta: “¿De qué he hablado hasta aquí? ¿Cuál ha sido el objeto 



188 |  michel foucault, la música y la historia

de mi investigación? y, ¿qué era lo que me proponía describir?” (1985, p. 
132). Por esta razón sostiene que su empeño investigativo no tiene otro 
propósito que crear una nueva posibilidad de descripción de los enuncia-
dos151. Después de permitirse el trabajo negativo ―el desmantelamiento 
de la historia― la arqueología inaugura un campo nuevo de investigación: 
“aparece el proyecto de una descripción pura de los acontecimientos dis-
cursivos como horizonte para la búsqueda de las unidades que en ellos se 
forman” (1985, p. 43). Teniendo en cuenta que la propuesta foucultiana 
consiste en realizar un trabajo descriptivo, quisiera comenzar este apar-
tado recordando una de las entrevistas que Michel Foucault le concede a 
Raymond Bellour, en la que le pregunta: ¿Qué opina de la dificultad que 
tienen los historiadores en pensar en términos de “descripción”? A lo cual 
el filósofo francés contesta:

Ya hace más de cincuenta años que nos hemos dado cuenta de 

que las tareas de descripción eran esenciales en ámbitos como los 

de la historia, la etnología y la lengua. Al fin y al cabo, la lengua 
matemática después de Galileo y de Newton ya no funciona 

como una explicación de la naturaleza, sino como la descripción 

de un proceso. No veo por qué se ha de discutir a disciplinas no 

formalizadas como la historia, el derecho a efectuar también las 

tareas preliminares de la descripción. (1985, p. 66)

L´archéologie du savoir no debe ser entendida como una simple reflexión 
acerca de la manera en que Foucault realizó sus obras anteriores (si este 
trabajo se articula con las obras anteriores, no es a la manera de las reseñas, 
las glosas o los comentarios). El filósofo se plantea un problema concreto: 
¿Cómo abrir el camino hacia una nueva posibilidad descriptiva de los 

151 En esta misma línea Michel Foucault añade que deseaba describirlos a partir de “esa discontinuidad 

que los libera de todas las formas en que, tan fácilmente, se aceptaba que fuesen tomados, y en el 

campo general, ilimitado, aparentemente sin forma, del discurso” (1985, p. 44).



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 189

enunciados? Debe tenerse en cuenta que si se trata de una “posibilidad” 
es porque no obedece al acabamiento lógico que solicita una teoría tradi-
cional: no se trata de “la deducción, a partir de cierto número de axiomas, 
de un modelo abstracto aplicable a un número indefinido de descripciones 
empíricas. De tal edificio, si es que alguna vez sea posible, no ha llegado 
ciertamente el tiempo” (1985, p. 193). Más que proponer un modelo, se 
trata de liberar un análisis del enunciado, de establecer una posibilidad152.

4.1.Descripción de las relaciones entre enunciados: 
discursos, formaciones y prácticas discursivas

La arqueología es un trabajo descriptivo y se ocupa de campos del saber 
concretos, sin embargo, pienso que no solo se reduce a las áreas de análisis 
trabajadas por el filósofo francés (ya fuera la enfermedad, la locura o la 
experiencia del orden) sino que se puede aplicar a otras esferas de inves-
tigación. Esto es posible porque en lugar de preguntarse por los discursos 
(entendiéndolos como unidades aisladas, lo hace por todo aquello que los 
determina, sus inscripciones en campos más amplios de enunciación y por 
los intereses a que sirven en tanto saber153. Los enunciados se relacionan 

152 Michel Foucault sostiene que se trata de una apertura: “Consideraré, no que haya construido un 

modelo teórico riguroso, sino que he liberado un dominio coherente de descripción, que, si no 

he establecido el modelo, al menos he abierto y dispuesto la posibilidad, si he podido «cerrar el 

círculo» y mostrar que el análisis de las formaciones discursivas se centran realmente sobre una 

descripción del enunciado en su especificidad […] Más que fundar en derecho a una teoría ―y 
antes de poder hacerlo eventualmente―, se trata, de momento, de establecer una posibilidad” 
(1985, p. 194).

153 Los enunciados no son pensados como unidades. En palabras de Michel Foucault: “No hay 

enunciado en general, enunciado libre, neutro e independiente, sino siempre un enunciado que 

forma parte de una serie o de un conjunto, que desempeña un papel en medio de los demás, que se 

apoya de ellos y se distingue de ellos: se incorpora siempre a un juego enunciativo en el que tiene 

su parte, por ligera e íntima que sea” (1985, p. 166).



190 |  michel foucault, la música y la historia

con otros y, en ocasiones, generan grandes agrupaciones históricas.

Trato de mostrar cómo puede organizarse, sin falla, sin 

contradicción, sin arbitrariedad interna, un dominio en el cual se 

encuentran sometidos a discusión los enunciados, su principio de 

agrupamiento, las grandes unidades históricas que pueden constituir, 

y los métodos que permiten describirlos. (Foucault, 1985, p. 193)

Michel Foucault sostiene que los enunciados no se pueden pensar de 
forma aislada cada uno se debe a una serie de relaciones determinadas 
históricamente y permiten dos lecturas: una micro (molecular) y una ma-
cro (molar)154. Por esta razón, el filósofo toma distancia de las formas de 
análisis que los asumen como una unidad: no los entiende como una frase 
gramatical, tampoco como una proposición lógica, ni como un speech act 

(acto de habla). La arqueología, por ejemplo, no realiza un examen de los 
elementos que conforman el enunciado para enmarcarlo en un sistema 

154 En la entrevista realizada a Miguel Morey para esta investigación, le pregunté: ¿Qué entiende 

Foucault por nivel molar y molecular del enunciado? A lo que me contestó: “Molar y molecular 

son dos metáforas cuyo origen está en la Física, pero que han sido trasplantadas a otros campos 

por la psicología (a los efectos, sería casi lo mismo aquí hablar de “macro” o “micro”). Con su 

ayuda intentan sentarse dos puntos de vista en el análisis sobre el enunciado. Considerado en sí 

mismo, en sus elementos, el enunciado sería objeto de una mirada molecular, si lo consideráramos 

en el conjunto de las relaciones con otros enunciados la perspectiva sería molar. Desde este 

punto de vista, los diferentes niveles se establecerían así: según una mirada descendente, 

las “formaciones discursivas” serían la colección de condiciones de posibilidad que permiten 

la formación de determinados “discursos”, y los “Discursos” la colección de condiciones de 

posibilidad que permiten determinadas “Prácticas discursivas”; pero para una mirada ascendente, 

las prácticas discursivas son aquellos acontecimientos enunciativos (que han quedado depositados 

en el archivo) a partir de los cuales se haría posible extraer unas regularidades discursivas que nos 

permitirían suponer unas reglas de formación para dichos discursos, dentro de un ámbito histórico 

restringido. Cómo se relacionan estos niveles entre sí es lo que en cada caso está por determinar, si 

recordamos que los enunciados son acontecimientos y no situaciones que respondan a un código 

de circulación preestablecido, como los semáforos” (2012, p. 2).



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 191

gramatical prefabricado155, porque toma el enunciado y lo interroga “sobre 
las reglas de su formación” (Foucault, 1985, p. 135). Si bien, da cuenta de 
estas posibilidades de descripción, no se adhiere a una de estas en particular. 
Michel Foucault ―tomando distancia de los análisis con pretensiones de 
atemporalidad― afirma que “esta posibilidad descriptiva se articula sobre 
otras, pero no deriva de ellas” (p. 181). 

 La arqueología abre un espectro amplio de preguntas: por ejemplo, ¿De 
qué manera aparece un enunciado?, ¿cómo es formulado y distribuido?, 
¿de qué forma emergen los conceptos, las teorías y los objetos que refie-
re?, ¿cómo se ha posicionado?, ¿cuál es la manera en que se dispersa o es 
olvidado? Tres de estas preguntas son ineludibles para la realización de un 
análisis descriptivo de los discursos.

1. “¿Cuál es pues esa singular existencia, que sale a la luz en lo que se 
dice, y en ninguna otra parte?” (Foucault, 1985, p. 45). Esta pregunta 
propone la descripción del enunciado en tanto que acontecimiento, es 
decir, la descripción de aquello que se dice, a partir de la manera en que 
es irrepetible y se inscribe en un contexto al momento de su formulación. 

2. “¿Cuáles fueron las condiciones de este surgimiento?; ¿qué tipo de 
precio tuvo que pagarse?; ¿cuáles han sido los efectos de lo real?; ¿y 
de qué manera, al relacionar un cierto tipo de objeto con modalidades 
específicas del sujeto, se ha constituido el «a priori histórico» de una 
experiencia para un tiempo, un clima e individuos específicos?” (Fou-
cault, 1985, p. 45). Este bloque de preguntas propone la descripción 
de los enunciados a partir de los sistemas de pensamiento, desde un 
interés particular en el estudio de los modos de objetivación y en las 



192 |  michel foucault, la música y la historia

maneras en que los sujetos se posicionan al interior de un campo del 
saber, incluidos los regímenes de materialidad que los condicionan. En 
otras palabras, la descripción de lo que se dice a partir de todo aquello 
que lo hizo posible.

3. “¿Cómo es que ha aparecido tal enunciado y ningún otro en su lugar?” 
(Foucault, 1985, p. 44). Esta pregunta sintetiza las dos anteriores. 

155 Una de las diferencias que Michel Foucault establece entre la arqueología y los análisis de la 

lengua, corresponde a que no busca el establecimiento de un sistema lingüístico, principalmente 

porque el corpus de enunciados de los que se sirve dicho análisis, también es susceptible de una 

descripción arqueológica. Otra de las diferencias estriba en que el análisis de un sistema lingüístico 

pretende, a partir de un conjunto finito de reglas, dar cuenta de un número eventualmente 
infinito de enunciados. En este sentido su pregunta de investigación sería: “¿Según qué reglas 
ha sido constituido tal enunciado y, por consiguiente, según qué reglas podrían construirse otros 

enunciados semejantes?”; en contraste, la arqueología pretende describir un conjunto finito de 
enunciados: los ya formulados. Otra de las diferencias consiste en que para la arqueología un 

enunciado no tiene que ser necesariamente una frase gramatical, es decir, para que algo sea 

considerado enunciado no es condición necesaria el que se tenga una estructura lingüística (de 

allí que, por ejemplo, asdf-ñlkj-asdf-ñlkj a pesar de no ser una frase gramatical, forme parte de 

los enunciados que aparecen en los manuales de mecanografía). Así mismo, Foucault establece 

una serie de diferencias entre la arqueología y los análisis lógicos, tal vez, la diferencia más 

llamativa consiste en que para la arqueología no es equivalente el enunciado a la proposición 

lógica, porque no es condición necesaria que tenga una estructura lógica (más si un enunciado no 

es necesariamente una frase gramatical). Por último, se ocupa de presentar las diferencias entre 

la arqueología y los análisis de los speech act. Una de ellas radica en que estos análisis dependen 

de la formulación (describen generalmente operaciones efectuadas por fórmulas como promesas, 

decretos, órdenes, contratos) y la arqueología estudia el enunciado según otros criterios que 

exceden el análisis de la formulación; otra diferencia radica en que la arqueología no considera 

que los enunciados sean equivalentes a los speech act, ya que con frecuencia hace falta más de 

un enunciado para efectuar un acto de habla. Foucault pensaba que: “Para el análisis lógico el 

enunciado es lo que queda, cuando se ha extraído y definido la estructura de la proposición; para 
el análisis gramatical, es la serie de elementos lingüísticos en la que se puede reconocer o no la 

forma de una frase; para el análisis de los actos del lenguaje, aparece como el cuerpo visible en 

que estos se manifiestan” (1985, pp. 140-145). En contraste, para la arqueología cada enunciado 

es un “acontecimiento” y su tarea consiste en preguntarse por la singularidad que lo hizo posible.



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 193

Propone la descripción del enunciado que se detenga en los campos 
enunciativos, en modos de objetivación y subjetivación; pero también, 
en lo que no se dijo, lo ausente en el discurso, lo olvidado. 

La arqueología es una descripción de las relaciones de un conjunto de 
enunciados, comprende a cada enunciado como una “función” (siempre 
en relación con otros). Según Foucault: “no hay que asombrarse si no se 
ha podido encontrar criterios estructurados de unidad; porque no es en sí 
mismo una unidad sino una función que cruza un dominio de estructuras 
y unidades posibles, y que las hace aparecer, con contenidos concretos, en 
el tiempo y en el espacio” (1985, p. 145). 

Para estudiar las relaciones entre enunciados, Michel Foucault propone 
tres niveles: primero, los “discursos”, comprendidos como un conjunto de 
enunciados; segundo, las “formaciones discursivas”, concebidas como un 
conjunto compuesto por un número limitado de discursos, que conforman 
un sistema de pensamiento; y tercero, las “prácticas discursivas”, enten-
didas como un conjunto de reglas anónimas (fijadas históricamente) que 
determinan la vida de los discursos (sus hábitos y costumbres) al interior 
de las formaciones discursivas. 

El enunciado, pensado como función, es determinado por una agrupación 
de discursos (formación discursiva), que a su vez sigue unas reglas (prác-
ticas discursivas). La descripción de estos conjuntos de discursos y de su 
coexistencia no se reduce a las relaciones internas tradicionales (relación 
significante/significado, nombre/cosa, proposición/referente, frase/senti-
do). En conclusión, se espera que la descripción de las formaciones y las 
prácticas discursivas permitan caracterizar la manera en que los enunciados 
se transforman históricamente (siguiendo una serie de leyes comunes) y 
rastrear las condiciones de surgimiento de cada acontecimiento discursivo 
singular, su campo de referencia. En este sentido, la arqueología se puede 



194 |  michel foucault, la música y la historia

comprender como la descripción del tablero de juego en el que se encuen-
tran los enunciados, pretende: “hacer aparecer en su pureza el espacio 
en el que se despliegan los acontecimientos discursivos no es tratar de 
restablecerlo en un aislamiento que no se pueda superar; no es encerrarlo 
sobre sí mismo; es hacerse libre para describir en él y fuera de él juegos 
de relaciones” (Foucault, 1985, p. 47). 

4.2.Descripción de las funciones de los 
enunciados: modalidad subjetiva, campos 
asociados y régimen de materialidad

Michel Foucault no hace uso de las formas tradicionales en que se analizan 
comparativamente los discursos: no emparenta, necesariamente, enunciados 



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 195

que traten un mismo objeto156 o una temática157 similar; tampoco trata 

156 Foucault toma la precaución metodológica de evitar recurrir a cualquier agrupación de enunciados 

que generen la ilusión de un pasado progresivo (en especial a los que se les considera como referentes 

de un mismo objeto). En una entrevista sobre la prisión le preguntaron por qué conviene desprender 

las cronologías y las asociaciones históricas de toda perspectiva de progreso, a lo que contestó de la 

siguiente manera: “Es algo que debo a los historiadores de las ciencias. Adopto esta preocupación 

metodológica, ese escepticismo radical, pero sin agresividad, que tiene por principio no considerar 

el punto en que nos encontramos como el resultado de un progreso que tendría que reconstruirse en 

la historia. Adoptar respecto a nosotros mismos, en relación con nuestro presente, con lo que somos, 

aquí y ahora, ese escepticismo impide que se suponga que el presente es mejor, o que es más valioso 

que otros momentos históricos. Lo cual no excluye que se intenten reconstruir procesos causales, 

sino que se haga sin cargarlos de positividad, de valoración […] yo no digo que la humanidad 

no progrese, lo que digo es que es un mal método plantearse cómo fue posible este progreso. El 

problema es más bien, ¿cómo sucedió esto? Lo que acontece ahora no es necesariamente mejor, ni 

más elaborado, o más lúcido, de lo que pasó otras veces” (Foucault, 1999, p. 309). Otro problema 

de agrupar dos o más enunciados según su referencia a un mismo “objeto” radica en que estos no 

están formados de una vez y para siempre. Es imposible que los enunciados se refieran a lo mismo 
si los objetos no han permanecido idénticos en el tiempo: se han modificado. En Les mots et les 

choses, Michel Foucault describe este problema de la valoración del progreso en las investigaciones 

históricas de la siguiente manera: “Nos imaginamos de buen grado que si estos nuevos dominios 

fueron definidos en el siglo pasado es porque un poco más de objetividad en el conocimiento, de 
exactitud en la observación, de rigor en el razonamiento, de organización en la investigación y 

en la información científica ―todo esto ayudado, con un poco de suerte o de genio, por algunos 
descubrimientos felices― nos hicieron salir de una edad prehistórica […] Pero si bien es posible 
hablar, desde el punto de vista de la racionalidad de los conocimientos, de prehistoria, con respecto 

a las positividades no puede hablarse más que de historia sin más” (2007, p. 219).
157 Foucault también toma la precaución metodológica de no proponer agrupamientos de enunciados 

determinados exclusivamente a partir de una temática. En L´archéologie du savoir lo explica de 

la siguiente manera: “Sería un error, pues, sin duda, buscar en la existencia de estos temas, los 

principios de individualización del discurso […] más que buscar la permanencia de los temas, de 

las imágenes y de las opiniones a través del tiempo, más que retrasar la dialéctica de sus conflictos 
para individualizar unos conjuntos enunciativos, ¿no se podría marcar más bien la dispersión de 

los puntos de elección y definir más allá de toda opción, de toda referencia temática, un campo de 
posibilidades estratégicas?” (Foucault, 1985, p. 60). 



196 |  michel foucault, la música y la historia

de relacionarlos según un criterio de forma o estilo158 y (mucho menos) 
pretende aparentarlos porque pertenezcan a una misma arquitectura con-
ceptual159. Tampoco describe las relaciones que se establecen entre estos 
y sus respectivos agrupamientos utilizando conceptos “mágicos” como 
influencia, crisis, toma de conciencia, mentalidad o visión de mundo: “He 
intentado, como juego metódico [sostiene Foucault], privarme de estos 
recursos y, en consecuencia, me he esforzado por describir los enunciados, 
los grupos enteros de enunciados, revelando las relaciones de implicación, 
de exposición, de exclusión que podrían ligarlos” (Bellour, 1973, p. 65). 
Al pensar el enunciado como un campo de relaciones, en el que se agrupa 
en una serie de formaciones, determinadas por unas prácticas discursivas 
concretas, la arqueología se propone, entonces, describirlo como una 
función. Para llevar a cabo esta tarea estudia las funciones que cumple160, 
tres de ellas son de suma importancia: la relación con el sujeto, la relación 
con el campo asociado y la relación con la materialidad161. Me detendré 

158 Foucault evita proponer agrupamientos de enunciados determinados exclusivamente por el estilo, 

según el mismo tipo de análisis, la misma mirada, el mismo sistema de transcripción de lo que 

se percibe, el mismo vocabulario o el mismo juego de metáforas. Para él, no se puede establecer 

una “unidad discursiva” según la “forma” del enunciado, ya que esta no da cuenta del conjunto de 

reglas que lo hacen posible. 
159 Por último, Foucault toma la precaución metodológica de evitar proponer agrupamientos de 

enunciados según una arquitectura conceptual, como si dependieran de la coherencia de un 

sistema, en la cual se deben encontrar unos conceptos ordenados permanentemente. Según 

Foucault, estos agrupamientos no pueden dar cuenta de la aparición de nuevos conceptos, incluso 

pueden ser incompatibles con la arquitectura de conceptos generales y abstractos que pretenden 

determinar todos los demás.
160 Foucault presenta el estudio de los enunciados con las siguientes palabras: “Se trata de captar el 

enunciado en la estrechez y singularidad de su acontecer; de determinar las condiciones de su 

existencia, de fijar sus límites de una manera más exacta, de establecer sus correlaciones con los 
otros enunciados que pueden tener vínculos con él, de mostrar qué otras formas de enunciación 

excluye” (1985, p. 45).
161 Foucault resume este procedimiento descriptivo de la siguiente manera: “Al examinar el 

enunciado, lo que se ha descubierto es una función que se apoya sobre conjuntos de signos, que 



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 197

brevemente en cada una: 

a.Modalidad subjetiva

Para la arqueología todo enunciado se relaciona con una posición subjetiva. 
La descripción de la relación enunciado/sujeto se llama modalidad enun-
ciativa. Se debe tener en cuenta que no se trata de un análisis del sujeto 
gramatical, tampoco, del sujeto entendido como intención o conciencia 
parlante (no hay que concebir el sujeto del enunciado como idéntico al autor 
de la formulación). La descripción de la modalidad enunciativa trata de 
evitar el recurso al “sujeto trascendental” y a la “subjetividad psicológica”. 
A la hora de estudiar la modalidad enunciativa, la arqueología propone 
realizar una descripción que se detenga en tres aspectos: (i) el estatuto del 

hablante, un estudio de las características de los individuos que tienen el 
derecho reglamentario y tradicional para pronunciar un discurso; (ii) las 
instituciones que determinan al hablante, es decir, los sistemas sociales que 
normalizan y le permiten circular el discurso; y (iii) la posición del sujeto, 
la situación del sujeto respecto a un dominio de objetos (si es parte de los 
objetos de estudio o si es destinado a ser sujeto cognoscente, es decir, a 
aproximarse a algo y tratarlo como objeto). 

Debe tenerse en cuenta que Foucault se propone caracterizar el sujeto del 
enunciado como una “función vacía”, se trata de una “posición” que se 
puede ocupar por individuos diferentes; por esta razón, más que interesarse 

no se identifica ni con la “aceptabilidad” gramatical ni con la corrección lógica, y que requiere, 
para ejercerse: un referencial (que no es exactamente un hecho, un estado de cosas, ni aún siquiera 

un objeto, sino un principio de diferenciación); un sujeto (no la conciencia parlante, no el autor de 

la formulación, sino una posición que puede ser ocupada, en ciertas condiciones, por individuos 

diferentes); un campo asociado (que no es el contexto real de la formulación, la situación en que 

ha sido articulada, sino un dominio de coexistencia para otros enunciados); una materialidad (que 

no es únicamente la sustancia ni el soporte de la articulación, sino un estatuto, unas reglas de 

transcripción, unas posibilidades de uso y de reutilización)”. (1985, p. 194).



198 |  michel foucault, la música y la historia

en el estudio del sujeto como algo inmutable, se preocupa por caracterizar 
el espacio (el modo o modalidad) desde el que habla: “En el análisis pro-
puesto de las diversas modalidades de enunciación, en lugar de remitir a 
la síntesis o función especificadora de un sujeto, manifiesta su dispersión” 
(Foucault,1985, p. 89).

b. Campo asociado 

Para la arqueología todo enunciado se relaciona con un campo asociado. 
No se trata de un análisis del contexto (real o verbal) de la formulación y 
tampoco de las situaciones en las que ha sido posteriormente articulado, 
sino de la propuesta de realizar una descripción que se detenga en: (i) las 
formulaciones en las que se “inscribe” el enunciado: el juego de réplicas 
que forman una conversación; (ii) las formulaciones a las que se “refiere” 
el enunciado (implícitamente o explícitamente); (iii) las formulaciones 
que “prepara” el enunciado para que puedan tener una formulación pos-
terior; y (iv) las formulaciones entre las que se ordena, se “eclipsa” o se 
sacraliza el enunciado.

Cuando se identifica un dominio de “coexistencia” entre enunciados se 
puede describir ese campo asociado como una “trama compleja” en tres 
niveles: (i) las “sucesiones” de enunciados: para describirlas se debe 
estudiar la manera en que los enunciados se hallan repartidos en “series” 
lineales (la forma en que se ordenan las inferencias, implicaciones, razona-
mientos, descripciones y esquemas); (ii) la “coexistencia” de enunciados: 
para su descripción se estudia el tipo de dependencia existente entre ellos 
(hipótesis/verificación, aserción/crítica, ley general/aplicación particular, 
etcétera.); (iii) los “procedimientos de intervención” de enunciados: para 
ello se considera caracterizar el “esquema retórico” al que pertenecen, es 
decir, la arquitectura del texto, el encadenamiento de las descripciones, 
deducciones y definiciones. Estos procedimientos determinan los campos 
asociados de un enunciado que Foucault comprende como un dominio más 
amplio que el contexto del autor, se trata de una red discursiva (donde es 



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 199

indiferente que el enunciado se refiera a un elemento ficticio o material). 

c. Régimen de materialidad

Para la arqueología todo enunciado se relaciona con una “materialidad” 
determinada, propone la descripción detallada de dos aspectos: por un lado, 
el “estatuto de cosas y objetos”, conformado por las reglas de “transcrip-
ción”, las posibilidades de utilización y reutilización del enunciado (este 
estatuto no es definitivo y, por lo tanto, es modificable, relativo y siempre 
susceptible a revisión); por otro, el campo de “estabilización de institu-
ciones materiales”, comprendida como la reinscripción y transmisión del 
enunciado (este campo define esquemas de utilización y reglas de empleo, 
la constelación en que el enunciado desempeña un papel).

Estos procedimientos, entre otros, determinan la materialidad de un enun-
ciado. Si bien es preciso describir el soporte, la sustancia, el lugar y la fecha, 
el posicionamiento espacio-temporal individual del enunciado (debido a 
que el enunciado es un acontecimiento que no se repite en lo referente a 
su formulación), también lo es describir su existencia material: los campos 
en que ha circulado, en que se ha utilizado, modificado, integrado a otros 
enunciados, inscrito en luchas sociales y, en general, los campos en que se 
ha repetido su enunciación. 

4.3.Descripción de archivos: prácticas 
discursivas y positividad

Una vez expuestos los procedimientos utilizados para pensar las funciones 
de los enunciados, me puedo detener en sus agrupaciones. Michel Foucault, 
en una de las entrevistas concedidas a Bellour, al comentar las conclusio-
nes que extrajo de la publicación de Les mots et les choses, declara que su 
trabajo (en especial la descripción de enunciados y sus relaciones) lo llevó 
a descubrir una serie de campos discursivos determinados históricamente.



200 |  michel foucault, la música y la historia

Las cosas eran mucho más complicadas de lo que había 

creído en las dos primeras obras, que los ámbitos discursivos 

no obedecían siempre a estructuras que fueran comunes a 

sus ámbitos prácticos e institucionales asociados, y que, al 

contrario, obedecían a estructuras comunes a otros ámbitos 

epistemológicos, que había como una especie de isomorfismo de 
una época determinada. De suerte que nos hallábamos ante dos 

ejes de descripción perpendiculares: el de los modelos teóricos 

comunes a varios discursos, el de las relaciones entre el ámbito 

discursivo y el ámbito no discursivo. (Bellour, 1978, p. 80)

Hasta ahora he presentado la manera en que la arqueología analiza los 
enunciados desde dos perspectivas: por un lado, se estudia la relación 
con los modelos teóricos cercanos (enunciado/campo asociado); por 
otro, su relación con ámbitos no discursivos (enunciado/materialidad). 
Ahora quisiera detenerme en el interés que manifiesta Foucault por la 
manera en que un campo discursivo se relaciona, estrechamente, con 
otros campos discursivos. Estos campos siguen una serie de leyes forma-
les, que determinan un modelo teórico común para ámbitos discursivos 
diferentes (isomorfismos); leyes que pueden estudiarse a partir de la 
positividad de los discursos, sus prácticas discursivas y la manera en 
que conforman un archivo histórico.

a.Positividad (a priori histórico)

La arqueología describe la relación entre un campo discursivo y aque-
llos que le son familiares a pesar de que los supongamos distantes en 
un primer momento. Tal vez, el ejemplo más llamativo de la manera 
en que ámbitos discursivos aparentemente disímiles se entrelazan, lo 
presente el filósofo francés en Les mots et les choses; allí encuentra 
“isomorfismos” entre los discursos en torno al lenguaje, la naturaleza 
y las riquezas (cada uno de estos campos, como recordará el lector, 
preparan el terreno de las ciencias humanas). Foucault llama a ese suelo 



una posibilidad descriptiva: el análisis discursivo | 201

común ―a esos isomorfismos en el que se relacionan los discursos― un 
a priori histórico, una positividad162: 

Las obras diferentes, los libros dispersos, toda esa masa de textos 

que pertenecen a una misma formación discursiva ―y tantos 
autores que se conocen y se ignoran, se critican, se invalidan los 

unos a los otros, se despojan, coinciden, sin saberlo y entrecruzan 

obstinadamente sus discursos singulares en una trama de la que 

no son dueños, cuya totalidad no perciben y cuya amplitud miden 

mal―, todas esas figuras y esas individualidades diversas no 
se comunican únicamente por el encadenamiento lógico de las 

proposiciones que aventuran, ni por la recurrencia de los temas, 

ni por la terquedad de una significación transmitida, olvidada, 
redescubierta; se comunican por la forma de positividad de su 

discurso. (Foucault, 1985, p. 215)

Este hallazgo (una positividad que relaciona los discursos aparentemente 
disímiles de una época) no solo permite identificar un modelo teórico común 
a discursos comunes, sino que se establece como una masa documental 
que antecede su estudio. Este campo es llamado por el filósofo a priori 

historiqué y tiene dos elementos aparentemente incompatibles: por un lado, 
a priori, que hace referencia a aquello que determina las modalidades de 
existencia de los discursos (no se entiende con un conocimiento que no 

162 En L´archéologie du savoir, Foucault propone describir la positividad de los discursos a partir 

de tres leyes que no trataré con detenimiento, pero que quisiera esbozar: (i) “La ley de rareza”, 

determina cómo un enunciado obedece ya sea a una plétora de significados o a un significante 
único. (ii) “La ley de exterioridad”, que se ocupa de regular las regiones de exterioridad del 

enunciado, que no se reducen a las opiniones comunes, ni a las representaciones colectivas 

(se trata de la descripción del conjunto de las cosas dichas en sus relaciones, singularidades, 

transformaciones, entrecruzamientos). (iii) “La ley de acumulación”, que se ocupa del modo de 

existencia de los enunciados, la manera en que subsisten, en que se conservan, en que se utilizan, 

en que son olvidados y en que son destruidos.



202 |  michel foucault, la música y la historia

necesita de la experiencia para ser aprendido); y, por otro, “histórico”, que 
pone de manifiesto el hecho de que los discursos no obedecen a un dominio 
estático e intemporal: “el a priori de las positividades no es solamente el 
sistema de una dispersión temporal; él mismo es un conjunto transformable” 
(Foucault, 1985, p. 215)163. De allí que este concepto no pretenda consti-
tuirse como una función “trascendente”, sino como una figura puramente 
“empírica”164. Se trata de dar cuenta “del hecho de que el discurso no tiene 
únicamente un sentido y una verdad, sino una historia” (1985, p. 256). La 
arqueología estudia la manera en que un discurso se acoge o excluye (utiliza 
u olvida) una estructura formal particular.

Un a priori que sería no condición de validez para unos juicios, sino 

condición de realidad para unos enunciados. No se trata de descubrir 

lo que podría legitimar una aserción, sino de liberar las condiciones 

de emergencia de los enunciados, la ley de su coexistencia con 

otros, la forma específica de su modo de ser, los principios según 
los cuales subsisten, se transforman y desaparecen. Un a priori no 

de verdades que podrían no ser jamás dichas, ni realmente dadas a 

la experiencia, sino de una historia que está dada, ya que es la de 

las cosas efectivamente dichas. (Foucault, 1985, p. 217)

163 En la entrevista realizada a Miguel Morey para esta investigación, le pregunté: ¿Qué entiende 

Foucault por a priori histórico? A lo que me respondió: “Foucault usa el término “a priori” 

remitiéndose a Kant, y entendiendo por tal las condiciones transcendentales de toda experiencia. 

Pero al añadirle el adjetivo “histórico” abre una paradoja grave al respecto, ya que se trata entonces 

de condiciones trascendentales que no son “previas” a toda experiencia, sino que se desprenden de 

ella, se dan en ella y se modifican como tales en tanto que acontecimientos” (Morey, 2012, p.1).
164 En otro apartado de L´archéologie du savoir, Foucault señala que: “Este a priori no escapa a 

la historicidad: no constituye, por encima de los acontecimientos, y en un cielo que estuviese 

inmóvil, una estructura intemporal; se define como el conjunto de las reglas que caracterizan una 
práctica discursiva: ahora bien, estas reglas no se imponen desde el exterior a los elementos que 

relacionan; están comprometidas en aquello mismo que ligan; y si no se modifica con el menor de 
ellos, los modifican, y se transforma con ellos en ciertos umbrales decisivos” (1985, p. 217).



| 203

b. Prácticas discursivas

El estudio del conjunto de enunciados ―en su positividad o a priori his-
tórico― se centra en el análisis de las prácticas discursivas, las cuales se 
pueden comprender como una serie de reglas que determinan los discursos 
y sus agrupamientos. La arqueología estudia las leyes que determinan el 
comportamiento de los enunciados en tres registros: por un lado, se ocupa 
de la historia de los “objetos de estudio” de los discursos, su régimen de 
existencia (sus delimitaciones y singularidades, sus instancias de surgi-
miento y desaparición)165; por otro lado, se ocupa de estudiar los “con-
ceptos” que se abordan en los discursos, prestando especial atención a la 
arquitectura conceptual a la que pertenecen (se trata de describir un juego 
de relaciones, sin describir concepto por concepto de manera individual o 
inscribirlo en un “horizonte de idealidad”); y finalmente, estudia las “es-
trategias” de los discursos según su coherencia, su rigor y su estabilidad 
(tanto sus contradicciones, incompatibilidades, equivalencias y analogías, 
como sus dominios de aplicación)166. 

165 A la hora de tratar la relación enunciado/objeto, la arqueología se propone llevar a cabo una 

descripción que se detenga en tres aspectos: (i) las “instancias de emergencia”: en la cual los 

objetos se describen teniendo en cuenta las experiencias (por ejemplo, la locura) y las emergencias 

teóricas que los determinan (el surgimiento de los códigos conceptuales, los tipos de teorías y 

los estatutos) (ii) las “instancias de delimitación”: comprende la descripción de las instituciones, 

las ciencias y las disciplinas que los determinan; (iii) las “instancias de especificación”: donde 
se describe el sistema que ordena y clasifica el discurso que trata un determinado objeto . Estos 
procedimientos abordan “el objeto” de un enunciado. Debe tenerse en cuenta que esta manera de 

caracterizar el “objeto” no se reduce a la descripción de las relaciones primarias: “las cosas”, ni a 

las relaciones secundarias o reflexivas: “las palabras”. El análisis no se reduce a la parcialización 
que puede surgir de esa dualidad, ni a los simples hechos de uso de un determinado léxico.



204 |  michel foucault, la música y la historia

c. Archivo

Después de caracterizar el concepto de positividad, en tanto a priori histórico 
y de prácticas discursivas, Michel Foucault acuña el concepto de “archivo”, el 
cual ha tenido mayor perdurabilidad en el campo de las artes. En una entrevista 
con Bellour, el filósofo francés confiesa: “mi objeto no es el lenguaje sino el 
archivo, es decir, la existencia acumulada de discursos” (Foucault, 1973, p. 
80). Ahora bien, ¿qué se entiende por la existencia acumulada de los discursos? 
No se refiere a la simple aglomeración de documentos ―como lo quisiera 
una historiografía anticuario―, sino a la manera en que estos “existen”, es 
decir, a la forma en que se relacionan, en que ese cúmulo de discursos hacen 
surgir un “sistema de discursividad” (es decir, un sistema del cual depende la 
enunciabilidad, el funcionamiento, la formación y la transformación de los 
enunciados). Foucault lo caracteriza en extenso con las siguientes palabras:

Por ese término, no entiendo la suma de todos los textos que una 

cultura ha guardado en su poder como documentos de su propio 

pasado, o como testimonio de su identidad mantenida; no entiendo 

tampoco por él las instituciones que, en una sociedad determinada, 

permiten registrar y conservar los discursos cuya memoria se quiere 

166 A la hora de tratar la relación Enunciado/estrategia la arqueología propone realizar una descripción 

que se detenga en tres aspectos: (i) la “difracción”, que en un discurso está determinada por los 

“puntos de incompatibilidad” en tanto contradicciones e inconsecuencias que se pueden encontrar 

entre dos enunciados pertenecientes a la misma formación discursiva; los “puntos de equivalencia”, 

cuando dos enunciados han sido formados de la misma manera y los “puntos de enganche”, cuando 

un enunciado deriva otro en una nueva sistematización. (ii) Las “instancias” específicas de decisión, 
las cuales dependen del sistema formal, el modelo concreto, la relación del discurso con otros 

discursos ―analogía, oposición, complemento y la delimitación recíproca― singularidades, o 
señales distintivas en los dominios, métodos, instrumentos, dominios de aplicación. (iii) Finalmente, 

las “relaciones del discurso con lo no discursivo”. Para describir las relaciones del discurso con lo no 

discursivo, se debe tener en cuenta la función del discurso en las prácticas no discursivas, el régimen 

que determina la apropiación del discurso y el posicionamiento del deseo en el discurso.



clasificar y desclasificar | 205

guardar y cuya libre disposición se quiere mantener. Más bien, es por 

el contrario lo que hace que tantas cosas dichas, por tantos hombres 

desde hace tantos milenios, no haya surgido solamente según las 

leyes del pensamiento, o por el solo juego de las circunstancias, por lo 

que no son simplemente el señalamiento, al nivel de las actuaciones 

verbales de lo que ha podido desarrollarse en el orden del espíritu o 

en el orden de las cosas; pero que han aparecido gracias a todo un 

juego de relaciones que caracterizan propiamente el nivel discursivo; 

que en lugar de ser figuras adventicias y como injertadas un tanto al 
azar sobre procesos mudos, nacen según regularidades específicas: 
en suma, que si hay cosas dichas, no se debe preguntar su razón 

inmediata a las cosas que se encuentran dichas o a los hombres que 

las han dicho, sino al sistema de la discursividad, a las posibilidades 

y a las imposibilidades enunciativas que este dispone. El archivo 

es en primer lugar la ley de lo que puede ser dicho, el sistema que 

rige la aparición de los enunciados como acontecimiento singular. 

(Foucault, 1985, p. 219)

Foucault propone el estudio del archivo en tres registros: por un lado, como 
aquello que permite que los discursos se amontonen indefinidamente en 
una “multitud amorfa”; por otro, como lo que evita que se inscriban en 
una “linealidad sin ruptura” (y que en pro de la coherencia desaparezcan 
como si se trataran de “accidentes externos”); y, en última instancia, como 
lo que permite que los discursos “se agrupen en figuras distintas, se com-
pongan las unas con las otras según relaciones múltiples, se mantengan 
o se esfumen según regularidades específicas” (Foucault, 1985, p. 220). 
Todo ello haciendo evidente que sufren distintos tipos de actualización, 
hasta el punto de confundirse en una especie de red anacrónica: “unas que 
brillan con gran intensidad como estrellas cercanas, nos vienen de hecho 
de muy lejos, en tanto que otras, contemporáneas, son ya de una extrema 
palidez” (1985, p. 220). El estudio de estos agrupamientos y relaciones 
permiten identificar la manera en que se comportan los enunciados (cómo 
se integran, mezclan o excluyen entre sí).



206 |  michel foucault, la música y la historia



clasificar y desclasificar | 207

CAPÍTULO 5.

Clasificar y desclasificar

Antes de utilizar las nociones, precauciones y análisis propuestos por 
Michel Foucault, surge la pregunta: ¿por qué tantas molestias teóri-

cas?, ¿por qué seguir procedimientos tan elaborados?, ¿por qué tomar el 
riesgo de utilizar una herramienta que no pretende su acabamiento?, ¿por 
qué renunciar al uso de las nociones y metodologías, en apariencia, más 
seguras? Parte de estas preguntas ya fueron formuladas; incluso, en una 
ocasión le preguntaron a Foucault directamente: ¿Cuáles son las novedades 
que se pueden encontrar en sus trabajos históricos? ¿Qué es aquello que solo 
se podría lograr gracias a sus experimentaciones teóricas? Para sorpresa de 
muchos, Foucault contesta de una manera esquemática:

1. Los historiadores que se plantean el difícil problema de la periodicidad, 
se han dado cuenta de que la periodicidad manifiesta, proclamada por 
las revoluciones políticas, no siempre era la mejor forma metodológica 
de división posible.



2. Cada periodicidad divide en la historia cierto nivel de acontecimientos, 
y a la inversa, cada grupo de acontecimientos invoca su propia perio-
dicidad. Éste es un conjunto de problemas delicados, ya que según el 
nivel que se escoja, se han de delimitar periodicidades distintas, y según 
la periodicidad que se escoja, se alcanzarán niveles diferentes. Se llega 
así a la metodología compleja de la discontinuidad. 

3. La vieja oposición tradicional entre las ciencias humanas y la historia 
(las primeras estudiaban lo sincrónico o evolutivo, la segunda analizaba 
la dimensión del gran cambio incesante) desaparece; el cambio puede 
ser objeto de análisis, el discurso histórico se llena de análisis tomados 
de la etnología y de la sociología, de las ciencias humanas. 

4. Se introducen en el análisis histórico tipos de relaciones y de modos 
de vinculación más numerosos que la relación causal universal con la 
que se quería definir el método histórico. (Droid, 2006, p. 63)

Estas rutas se abrieron después de “desmantelar” la vieja imagen de la 
historia monumental. La arqueología consiste, precisamente, en la creación 
de nuevas periodizaciones que describen formaciones y prácticas discur-
sivas concretas (tomando distancia de criterios ideológicos); no pretende 
abarcar la totalidad de lo humano, formula nuevas periodizaciones gracias 
a descripciones detenidas, localizadas y enriquecidas por otras disciplinas; 
no solo se opone a ese prejuicio según el cual una teoría general de la 
“discontinuidad” no es posible, sino que permite que se formulen historias 
olvidadas, micro-historias, contra-historias y anti-historias. En otras pala-
bras, no se trata solo de la oposición a un prejuicio, sino de crear opciones 
para describir una serie de discursos que se pasaban por alto. Foucault pen-
saba que: “de esta manera, quizás por primera vez, existe la posibilidad de 
analizar como objeto un conjunto de materiales que han ido depositándose 
en el curso del tiempo en forma de signos, de rastros, de instituciones, de 
prácticas, de obras, etc.” (2006, p. 67). 



| 209

Se puede añadir otro aliciente en esta búsqueda: Michel Foucault, en Les 

mots et les choses, sostiene una hipótesis que ha sido sumamente polémica: 
¿Y qué tal que el pensamiento en el cual nos movemos (ese suelo mudo, 
ese teatro) obedezca a una “experiencia del orden” determinada por los 
códigos de cada cultura, y qué tal que dicha experiencia (por más que desee 
permanecer invisible) se encuentre implícita en todas nuestras maneras 
de elaborar conocimientos, y si de hecho, no existiera (ni aun para la más 
ingenua de las experiencias), ninguna semejanza, ninguna distinción, que 
no fuera resultado de una operación precisa y de la aplicación de un criterio 
previo?167. De ser así la arqueología no solo es posible, sino necesaria. Tanto 
para los ámbitos tratados por el filósofo francés (del lenguaje, la naturaleza 
y la riqueza) como para cualquier otro, un procedimiento arqueológico 
permite describir esas luchas perpetuas entre las teorías generales del or-
den (de cada época) y sus límites. Para llevar a cabo una arqueología no 
se puede pasar por alto (una vez fundada la sospecha) la posibilidad de dar 
cuenta de ese enfrentamiento, entre el orden y caos, porque es allí donde 
surgen las discontinuidades.

167 En otro apartado de Les mots et les choses, Michel Foucault se pregunta, apuntando en la misma 

dirección: “Cuando levantamos una clasificación reflexionada, cuando decimos que el gato y el 
perro se asemejan menos que dos galgos, aun si uno y otro están en cautiverio o embalsamados, 

aun si ambos corren como locos y aun si acaban de romper el jarrón, ¿cuál es la base a partir 

de la cual podemos establecerlo con certeza? ¿A partir de qué «tabla», según qué espacio de 

identidades, de semejanzas, de analogías, hemos tomado la costumbre de distribuir tantas cosas 

diferentes y parecidas? ¿Cuál es esta coherencia ―que de inmediato sabemos no determinada por 
un encadenamiento a priori y necesario, y no impuesta por contenidos inmediatamente sensibles? 

Porque no se trata de ligar las consecuencias, sino de relacionar y aislar, de analizar, de ajustar y 

de empalmar contenidos concretos; nada hay más vacilante, nada más empírico (cuando menos 

en apariencia) que la instauración de un orden de las cosas; nada exige una mirada más alerta, un 

lenguaje más fiel y mejor modulado; nada exige con mayor insistencia que no nos dejemos llevar 
por la proliferación de cualidades y de formas” (2007, p. 5).



210 |  michel foucault, la música y la historia

Tal vez existe un último aliciente para emprender una arqueología. Al re-
cordar las primeras líneas de Les mots et les choses, en las cuales Foucault 
cita un texto de Jorge Luis Borges (1899-1986) se puede observar cómo la 
arqueología, al describir esas teorías generales del orden, de alguna manera 
toma distancia de ellas y anuncia cómo emerge un nuevo pensamiento. 
El texto de Borges consiste en una enumeración, en la cual, las series, las 
categorías e incluso, las preposiciones “en” y “sobre” no obedecen a su uso 
familiar, no es posible encontrar en esa clasificación un “sentido preciso” 
o “un contenido asignable”. Lo significativo de Les mots et les choses es 
que encuentra en la célebre enciclopedia china borgeana el rastro de un 
pensamiento extraño, y, por lo tanto, no se reduce a enjuiciar un texto lite-
rario a partir de la confusión que provoca (de su ilegibilidad u oscuridad):

Lo imposible no es la vecindad de las cosas, es el sitio mismo en 

el que podrían ser vecinas. Los animales i) que se agitan como 

locos, j) innumerables, k) dibujados con un pincel finísimo de pelo 
de camello ¿en qué lugar podrían encontrarse, a no ser en la voz 

inmaterial que pronuncia su enumeración, a no ser en la página 

que la transcribe? ¿Dónde podrían yuxtaponerse a no ser en el no-

lugar del lenguaje? Pero éste, al desplegarlos, no abre nunca sino 

un espacio impensable. (Foucault, 2007, p. 5) 

El hallazgo de este espacio impensable, debe conducir al límite de la “angus-
tia” a quienes suponen que la historia tiene una forma única e imperecedera 
(que obedece a un cúmulo de racionalidad, al juego de la repetición y la 
continuidad, a la arbitrariedad de la historia global que condiciona lo que 
perdura y lo que se olvida, la teoría y la práctica), porque, en definitiva, se 
trata de un estremecimiento: “la risa que sacude, al leerlo, todo lo familiar 
al pensamiento, al nuestro: al que tiene nuestra edad y nuestra geografía” 
(Foucault, 2007, p. 1). Ante el filósofo aparece una clasificación imposible 
que le recuerda, a pesar de todo, que las formas tradicionales de ordenar, 
clasificar y conocer son mutables, orgánicas y finitas como todo lo humano. 
En este sentido, las formas de conocer del individuo están sufriendo una 



referencias | 211

mutación: “lo que se ve de golpe, lo que, por medio del apólogo [del texto 
de Borges], se nos muestra como encanto exótico de otro pensamiento, es 
el límite del nuestro: la imposibilidad de pensar esto” (Foucault, 2007, p. 
6). Michel Foucault concluye que la arqueología, al describir los órdenes 
establecidos, los desmantela:

Instaura una primera distancia con relación a ellos, les hace perder 

su transparencia inicial, cesa de dejarse atravesar pasivamente por 

ellos, se desprende de sus poderes inmediatos e invisibles, se libera 

lo suficiente para darse cuenta de que estos órdenes no son los únicos 
posibles ni los mejores; de tal suerte que se encuentra ante el hecho en 

bruto de que hay, por debajo de sus órdenes espontáneos, cosas que 

en sí mismas son ordenables, que pertenecen a cierto orden mudo, en 

suma, que hay un orden. […] En el fondo de este orden, considerado 

como suelo positivo, lucharán las teorías generales del ordenamiento 

de las cosas y las interpretaciones que sugieren. (2007, p. 6)

La crítica a la historia y el análisis del discurso no solo abre el camino 
de la arqueología, sino que invita a trasegar una nueva ruta que había 
permanecido intransitada en el campo de la historia. La descripción de los 
enunciados, discursos, formaciones y prácticas discursivas se presenta como 
una estrategia que posibilita el estudio de los archivos históricos y permite 
desmantelar los prejuicios del presente, sin evadir las transformaciones del 
pensamiento y su inexorable discontinuidad.

*** fin *** 


