
Profesional en Filosofía y Letras, 
Magister en Estética y Creación y 
Doctor en Diseño y Creación. Profesor 
del Departamento de Artes Plásticas de 
la Universidad de Caldas. Ensayista y 
caminante, su interés principal es la 
estética y la crítica de arte. Entre sus 
publicaciones se encuentran: Michel 

Foucault, la música y la historia (2021), 
Variaciones del paisaje (2020) y Levedad: 

La desnudez de Rrose Sélavy (2018).

Pedro Antonio
Rojas Valencia

OTROS TÍTULOS  DE LA
EDITORIAL UNIVERSIDAD DE CALDAS

Michel Foucault, la música y la historia:
Una lectura arqueológica de la estética musical

Pedro Antonio RojasValencia

Shakespeare y la clínica
Orlando Mejía Rivera

Blanca Isaza: Escritora y editora 1898-1967
 Jorge Mario Ochoa Marín

Chéjov mentía
 Octavio Escobar Giraldo

D
E

V
E

N
I

R
E

S
 A

N
I

M
A

L
E

S

A lo largo de la historia, el arte ha dedicado un espacio importante a la presencia 
del animal, su simbolismo y la tematización de los vínculos afectivos que tienen 
lugar entre especies, elaboraciónes que resuenan hasta nuestros días. El autor da 
cuenta de ese devenir, lo actualiza en el tiempo y lo aterriza en el contexto de su 
propia experiencia como profesor de una escuela de artes. De esta manera, el libro 
configura una suerte de intertexto donde toman voz la historia del arte, los 
estudios visuales, la filosofía, la estética, el estudio de los símbolos y la literatura. 
En la manera como teje sentido entre temporalidades, especies y espacios, propicia 
una suerte de paneo conceptual que, a pesar de la amplitud de mirada, no resulta 
superficial ni ligero, más bien da cuenta de una manera afortunada de entender y 
aplicar la transdisciplariedad académica. 

Esta serie de ensayos configuran un modo ejemplar de abordar la investiga-
ción–creación desde las artes, de operar un rastreo arqueológico y de acotar una 
reflexión analítica, que se destaca como acción ethopoiética, es decir, como expre-
sión de una vida, implicada con los actos, las convicciones y las posturas que en 
determinado momento asumimos, a pesar del riesgo que tales acciones entrañan. 
Una manera de reelaborar el relato de la propia existencia que, como lo reitera el 
autor del libro, se convierte en punto de quiebre para exteriorizar una particular 
techné del mundo afectivo.

PHD. MARGARITA CALLE

Directora Maestría en Estética y Creación

Universidad Tecnológica de Pereira

ISBN: 978-958-759-346-4

N
.º
10
0

FACULTAD DE

ARTES Y 

HUMANIDADES

L
ÍN

E
A

 IN
V

E
S

T
IG

A
C

IÓ
N

N
.º
10
0

F
A

C
U

L
T

A
D

 D
E

 A
R

T
E

S
 Y

 H
U

M
A

N
ID

A
D

E
S

P E D R O  A N T O N I O  R O J A S  V A L E N C I A

MEDIACIÓN Y PROVOCACIÓN EN EL ARTE CONTEMPORÁNEO

2 0 2 3



INTRODUCCIÓN | 25

Introducción

El presente libro contiene algunos de los escritos que he realizado en el 
marco del proyecto Ecoestética, educación y resistencia, dirigido por Adolfo 
León Grisales Vargas PhD5. En la investigación nos hemos propuesto 
estudiar, desde distintas perspectivas, el papel de la estética, el arte y la 
educación en la actual crisis ambiental. En un primer momento pudimos 
identificar que la naturaleza, recurrentemente, ha sido pensada como 
un elemento perteneciente a una esfera separada de lo humano, como si 
estuviera aislada por umbrales infranqueables6. Se han escrito grandes 

5  La investigación fue avalada por la Vicerrectoría de Investigaciones y Posgrados de la 
Universidad de Caldas (Manizales-Colombia), con el código 0742119, en la convocatoria 
llamada “Proyectos de Investigación, Innovación y Creación”, realizada en el segundo 
semestre del 2019. Se trata de un proyecto que vincula al grupo Filosofía y cultura y 
al grupo Pracma (Prácticas artísticas, mediaciones y archivo). El proyecto tiene como 
coinvestigadores a Sandra Lince Salazar, Diana Carolina Arbeláez, Néstor Raúl Pérez 
Ramírez y quien escribe. 

6  En la antigüedad, por ejemplo, la naturaleza ha sido pensada como aquello que 
“surge por sí mismo”, aquello que no somos; más adelante, con la llegada de la 
modernidad, ha sido entendida como aquello a nuestra disposición, como un cúmulo 
de recursos disponibles. Actualmente podemos encontrar los trabajos de investigación 
pertenecientes al pensamiento ambiental latinoamericano, en Colombia tenemos, 
entre otros, el legado de Augusto Ángel Maya y las publicaciones del GTA (Grupo de 
trabajo académico en pensamiento ambiental) y SEMPER (Seminario Permanente de 
Pensamiento Ambiental) de la Universidad Nacional de Colombia, sede Manizales, 
coordinado por Patricia Noguera y Jaime Alberto Pineda.



26 | devenires animales

tratados filosóficos que ensanchan esa distancia, incluso, algunos de los 
pensadores más representativos de occidente definieron al hombre a partir 
de sus diferencias con los animales. En todo caso, en este breve aporte a la 
investigación he decidido seguir el camino contrario, me pregunto por los 
puntos de encuentro, por esos momentos en que nos identificamos con los 
animales; he tomado esta decisión porque considero que la estética ―en 
tanto estudio de la sensibilidad― no puede olvidar que, en ocasiones, 
nos sentimos cómplices de la naturaleza y que quizá esta sea una de las 
sensaciones más enigmáticas de la experiencia humana. 

Al comenzar a escribir estos textos me propuse pensar el lugar que ocupan 
los animales en el arte contemporáneo. Esta arqueología pretendía seguir 
minuciosamente una serie de variaciones sobre imágenes aparentemente 
insulsas: los cerdos, las gallinas y los conejos. Me pregunté por obras de 
arte concretas, no solo por su contenido y forma, sino por las maneras en 
que circulaban y eran comprendidas. Por esta razón, mis búsquedas se 
convirtieron ―poco a poco― en una escritura indisociable de mi actual 
ocupación como profesor de artes. Supongo que no es una coincidencia, 
quizá deberíamos pensar detenidamente la manera en que la historia de 
los animales y sus representaciones se relaciona con la historia de noso-
tros mismos. Ser profesor se ha convertido en una obsesión los últimos 
cinco años de mi vida, quizá por ello enseñar no ha sido para mí la simple 
transmisión de un saber ya adquirido (mucho menos la incorporación de 
nuevos obreros a las filas de las llamadas industrias culturales); enseñar 
ha sido ―ante todo― un aprendizaje, una necesidad imperiosa de escu-
char las preguntas de mis estudiantes y de trasegar con ellos esos caminos 
boscosos, intransitados y paradójicos de la sensibilidad.

Muchas veces se ha dicho que somos la especie dominante, cuando pienso 
en esto recuerdo una adaptación cinematográfica de la novela de Douglas 
Adams, The Hitchhiker’s Guide To The Galaxy. Al comenzar la película, 
observamos que algunos delfines escapan volando del planeta, al parecer 
sabían que iba a ser destruido por extraterrestres que se proponían construir 



INTRODUCCIÓN | 27

una autopista interestelar, entonces, se escucha una voz superpuesta que 
esgrime el siguiente argumento: 

Es un hecho importante y conocido que las cosas no siempre son lo 

que parecen. Por ejemplo, en el planeta Tierra el hombre siempre 

asumió que era más inteligente que los delfines porque había pro-

ducido muchas cosas ―la rueda, New York, las guerras, etcétera― 

mientras que los delfines lo único que habían hecho era juguetear en 

el agua y divertirse. Pero a la inversa, los delfines siempre creyeron 

que eran mucho más inteligentes que el hombre, precisamente por 

las mismas razones. (Jennings, 2005) 

Este fragmento de la película me ha parecido una crítica, un poco irónica, de 
esa tendencia que se dedica a sobrevalorar lo humano, lo que en el campo 
académico se ha dado a llamar antropocentrismo o sujeción antropológica7.

7 Friedrich Nietzsche realizó una crítica a la suposición de que somos el centro del 
universo. En un fragmento de El caminante y su sombra sostiene que la vanidad humana 
es la mayor causa de risa de los dioses: “Habría que ser más perspicaz de lo que es 
el hombre sólo para disfrutar a fondo de la humorada que supone el hecho de que el 
hombre se considere el fin de todo el universo y de que la humanidad declare seriamente 
que no se contenta con menos que con la perspectiva de una misión universal. Si 
un Dios ha creado el mundo, ha creado al hombre para ser el mono de Dios, como 
un motivo permanente de diversión en esa eternidad suya tan excesivamente larga. 
La armonía de las esferas alrededor de la tierra podría ser entonces la carcajada del 
resto de las criaturas que rodean al hombre. El dolor sirve a ese ser inmortal que se 
aburre para hacer cosquillas a su animal favorito, para disfrutar con sus actitudes 
orgullosamente trágicas y con las interpretaciones que da a sus sufrimientos, y sobre 
todo para la invención intelectual de la más vana de las criaturas, por ser el inventor de 
ese invento. Pues el que inventó al hombre para reírse de él, tenía más ingenio que él, y 
también le producía más placer su ingeniosidad. Incluso hoy, cuando nuestra vanidad 
quiere al fin humillarse voluntariamente, la vanidad nos juega una mala pasada, al 
hacernos creer que los hombres seríamos, al menos en lo que a esa vanidad se refiere, 
algo incomparablemente milagroso. ¡Nosotros, únicos en el mundo! ¡Qué cosa tan 
inverosímil!” (Nietzsche, 1999, p. 40).



28 | devenires animales

En mis viajes he conocido pueblos que consideran que los animales son 
seres sagrados, guías y guardianes; aliados que brindan fortaleza y consuelo 
cuando debemos enfrentar la desventura. En estas comunidades indígenas 
existe un respeto que se ha perdido en occidente y que suele ser asociado 
con la superstición y el misticismo. En las grandes ciudades, en general, 
los animales son tratados como seres inferiores. En otro tiempo, nuestra 
relación con los animales se centraba en la explotación, la domesticación 
o la indiferencia 8. Sin embargo, en nuestra época, hemos presenciado las 
peores formas de degradación y maltrato animal. Asistimos a la época de 
las grandes expansiones urbanas, del destierro y la extinción de cientos de 
especies silvestres. El siglo XXI no será recordado por prácticas como la 
cacería, la tracción animal o la exhibición de contiendas, sino por la crueldad 
y el cinismo de las grandes industrias; por la impunidad que han tenido 
aquellos que se lucran al experimentar con animales, convirtiéndolos en 
productos cárnicos, cosméticos o farmacéuticos9. No deja de sorprenderme 

8 Nietzsche nos recuerda que, en general, somos indiferentes a las prácticas de los 
animales: “Tenemos unas manos tan rudas, que nuestras caricias a las flores o a los 
animalitos, son casi siempre mortíferas para ellos, lo que no impide de ningún 
modo que esto nos produzca placer. Hoy es la fiesta de los animalitos, el día más 
sofocante del año: mirad cómo todos hormiguean y se arrastran a nuestro alrededor, 
y nosotros, sin pretenderlo, pero sin evitarlo, aplastamos aquí a un gusanillo y allá a 
un pequeño insecto volador” (1999, p. 68). En otro apartado, se refiere a la manera en 
que nos relacionamos con ellos cuando dejan de representar una amenaza y logramos 
utilizarlos en beneficio propio: “En cuanto los animales nos resultan nocivos, aspiramos 
a destruirlos por cualquier medio. Y estos medios son con frecuencia muy crueles, sin 
que sea esta nuestra intención: es la crueldad de la irreflexión. Si, por el contrario, 
nos resultan útiles, los explotamos, hasta que una razón más sutil nos enseña que 
podemos beneficiarnos de ciertos animales manteniéndolos y cuidándolos, es decir, 
domesticándolos” (1999, p. 68).

9 Quizá debería añadir en esta lista productos artísticos, sin embargo, quisiera aclarar 
que en este libro no me ocuparé de esa práctica que se ha dado a conocer, en los últimos 
años, como “biocreación”; sospecho que mientras los artistas se quedan obnubilados 
con conejos fosforescentes, olvidan pensar en la violencia que están ejerciendo sobre la 
vida de los animales.



INTRODUCCIÓN | 29

que se haya aceptado que los humanos diseñen las formas de vida de 
los animales y les impongan una supervivencia artificial, controlada y 
miserable10.

Muchos filósofos han acudido a obras de arte y creaciones literarias para 
agudizar su pensamiento; han utilizado, por ejemplo, las figuras de los 
dioses para comprender los fenómenos naturales o los acontecimientos 
―trágicos y gloriosos― de su historia personal o colectiva. En este caso, he 
preferido pensar mi vida y el arte contemporáneo estudiando las imágenes 
de los animales. Debo reconocer que no he sido el primero en seguir este 
camino. Recordemos, por ejemplo, que Nietzsche nos narra la historia de 
Zaratustra, en cuyos discursos podemos encontrar numerosas analogías 
que hacen que los humanos sean indisociables de los animales. Para el 
filósofo alemán los lectores deben rumiar los libros como si fueran vacas 
pastando, los hombres sin carácter son serviles como hambrientos son los 
cerdos y los mercaderes son molestos como moscas inquietas11. Incluso, 
al momento de pensar la vida interior, Zaratustra se servía de las figuras 
de los animales, a través de ellos pudo enseñarnos las transformaciones 
del espíritu; pensemos, por ejemplo, en el tránsito del camello al león; esta 

10 Jacques Derrida se percató de ese dominio que ejercemos sobre la vida de los animales, 
ejemplifica este punto invitándonos a imaginar campos de concentración dedicados a 
la experimentación científica: “Como si, por ejemplo, en lugar de arrojar a un pueblo a 
los hornos crematorios y a las cámaras de gas, unos médicos o genetistas (por ejemplo, 
nazis) hubieran decidido organizar por inseminación artificial la superproducción y 
la generación asistida de judíos, cíngaros y homosexuales a los que, al ser cada vez 
más numerosos y estar mejor nutridos, se les habría destinado en un número siempre 
creciente al mismo infierno, el de la experimentación genética impuesta, el de la 
exterminación mediante el gas o el fuego” (2008, p. 56).

11  Nietzsche, en Así habló Zaratustra, sostiene que los mercaderes se convertían fácilmente 
en charlatanes: “Donde acaba la soledad, allí comienza el mercado; y donde comienza 
el mercado, allí comienzan también el ruido de los grandes comediantes y el zumbido 
de las moscas venenosas.” (2003, p. 90). En otro apartado, sostiene que la pesadez se 
manifiesta en aquellos que tienen un espíritu sumiso y servil: “Pero masticar y digerir 
todo - ¡ésa es realmente cosa propia de cerdos! Decir siempre sí, ¡esto lo ha aprendido 
únicamente el asno y quien tiene su mismo espíritu!” (2003, p. 275).



30 | devenires animales

metamorfosis de la bestia de carga al felino beligerante y altivo, nos permite 
comprender que en ocasiones nuestra pesadez ―sumisión y cansancio― 
puede transformarse en deseo voluntarioso (del “debo”, al “quiero”). 
Comprendía el mundo a través de los animales, hablaba con ellos, eran 
sus amigos y maestros: su águila y su serpiente no solo le enseñaron las 
formas de la inteligencia y del orgullo, sino que lo cuidaron cuando estuvo 
enfermo, lo acompañaron y le transmitieron la serenidad necesaria para que 
dilucidara la doctrina del eterno retorno, su pensamiento más profundo.

En un tiempo donde las relaciones humanas son tan limitadas y asfixiantes, 
me he interesado por los mundos ―afectivos, sensibles y perceptivos― de 
los animales. Necesitamos mirarlos con mayor detenimiento y comenzar a 
pensar a través de ellos. El arte es una práctica que nos permite ―entre otras 
cosas― reducir la distancia que se ha instaurado entre los humanos y los 
animales, esta capacidad ha fascinado a numerosos escritores. Considero 
que los animales no son simples objetos de representación, son seres que 
nos permiten comprender la práctica artística. Gilles Deleuze sostiene que 
el arte nos permite comprender que no estamos en el mundo, sino que de-
venimos mundo. En otras palabras, el arte no se ocupa del mundo objetivo, 
sino de las sensaciones, de la manera en que la exterioridad logra transfi-
gurarnos. Devenir animal no quiere decir “convertirnos en bestias”, sino 
que podemos crear un espacio entre la esfera humana y la esfera animal, 
un espacio abierto a todo tipo de variaciones, disoluciones e intensidades12.

12 Para Deleuze y Guattari el devenir animal no solo nos permite pensar los límites de lo 
humano, sino ―como en la metamorfosis kafkiana― explorar los bordes en que nuestras 
formas de darle sentido al mundo pueden desdibujarse. En sus propias palabras: 
“Devenir animal consiste precisamente en hacer el movimiento, trazar la línea de fuga 
en toda su positividad, traspasar un umbral, alcanzar un continuo de intensidades que 
no valen ya sino por sí mismas, encontrar un mundo de intensidades puras en donde 
se deshacen todas las formas, y todas las significaciones, significantes y significados, 
para que pueda aparecer una materia no formada, flujos desterritorializados, signos 
asignificantes” (1978: 24) 



INTRODUCCIÓN | 31

He tenido la suerte de conocer animales salvajes: en la isla Gorgona, por 
ejemplo, me encontré con una serpiente que atacaba las cámaras foto-
gráficas de los turistas; en el Amazonas, pude estar cerca de pirañas y 
anacondas; en los nevados he visto las grandes águilas y los rastros de los 
pumas nocturnos; sin embargo, nunca los he considerado una amenaza, 
podría decir ―como escribiría Nietzsche hace mucho tiempo― que “he 
encontrado más peligros entre los hombres que entre los animales” (2003, 
p. 49). Me gustan los animales libres más que las mascotas, así mismo me 
gustan los escritos que creen en la libertad intelectual más que los informes 
de investigación. Los textos que se encuentran a continuación pueden ser 
considerados estudios de crítica de arte, sin embargo, no se reducen a la 
elaboración de juicios sobre obras concretas, son escritos en los que me 
pregunto por los márgenes de las obras, por lo que pasa después de que 
son producidas, en ellos abordo su capacidad de provocación política, las 
prácticas de mediación, inmediación y educación artística. El lector deberá 
disculparme porque prefiero una escritura en primera persona, discontinua, 
un poco desordenada, saturada de imágenes e interrupciones. Me gusta 
pensar que escribí estos textos sirviéndome de esa cualidad de los animales 
que consiste en estar al acecho y buscar “líneas de fuga”, por eso me 
sirvo de metamorfosis, paradojas, fábulas y derivas. Quizá ―aquellos 
que saben leer entre líneas― puedan acusarme de imprudente o pre-
cipitado, pero he aprendido una premisa de mis estudiantes: “la ropa 
sucia no se debe lavar en casa”.


	cubierta devenires
	Introducción del libro Devenires Animales

