
N.º
76

M
ic

h
e

l 
F

o
u

c
a

u
lt

, 
la

 m
ú

si
c

a
 y

 l
a

 h
is

to
ri

a

Profesional en Filosofía y Letras, Magíster en 

Estética y Creación y Candidato a doctor en 

Diseño y Creación. Profesor del Departamento 

de Artes Pláticas de la Universidad de Caldas. 

Ensayista y músico aficionado. Su interés princi-
pal es la estética y la crítica de arte. Entre sus 
publicaciones se encuentran: Variaciones del 

paisaje (2020), Cerdos y Cerditos (2019) y 

Levedad: La desnudez de Rosa Sélavy (2018).

Pedro Antonio
Rojas Valencia

LIBROS DE INVESTIGACIÓN

Pedro Antonio Rojas Valencia

Michel Foucault, 
la música y 
la historia 
Una lectura arqueológica 

de la estética musical

FACULTAD DE

ARTES Y HUMANIDADES

Sin duda, este libro resultará valioso para un público muy amplio, en principio filósofos y 
músicos; pero está escrito con tanta claridad, belleza, riqueza en metáforas, y con un cuida-

do por hacerse comprender y de llegar a los otros, que no dudo que resulte interesante 
mucho más allá del ámbito cerrado de estas disciplinas. Este trabajo permite comprender 
desde otra perspectiva algunas ideas centrales del pensamiento de Foucault; además, 
permite descubrir otras facetas de algunos filósofos como Agustín y Descartes a la luz de 
una arqueología de la estética musical.

Es un estudio indudablemente muy serio y riguroso, cargado de sugerencias y de múltiples 
caminos de indagación. Se trata de un texto maduro que presenta una filosofía que quiere 
ser crítica, que quiere, en cierto modo, violentar, mover el piso, sacudir, pero que a la vez 
no quiere renunciar a la esperanza, a la promesa del encuentro, de los abrazos, de la 
conversación. Pedro le apuesta a la filosofía como encuentro con los otros y que, como 
destaca Agustín en el caso de la música, se presenta como algo que convoca y abre la 
posibilidad de lo común, de la comunidad.

Adolfo León Grisales Vargas

ISBN: 978-958-759-249-8





| 21

Primera parte

Estética musical, lenguaje 
y discontinuidad





estética musical, lenguaje y discontinuidad | 23

Siento la belleza en algunas cosas que han sido bastante enig-

máticas para mí. Existen algunas piezas de Bach y Weber de las 

cuales disfruto, pero lo que es para mí realmente bello es: una 

phrase musicale, un morceau de musique [frase, una pieza de 

música] que no pude entender, algunas cosas de las que no puedo 

decir nada. Tengo la opinión, quizás ello es demasiado arrogante 

o presuntuoso, que podría decir algo acerca de algunas, o de la 

mayoría, de las pinturas del mundo. Por esta razón ellas no son 

absolutamente bellas.

Michel Foucault

Gran parte del pensamiento que circunda la música del siglo XX se re-
duce a la elaboración de juicios del gusto, son numerosas las diatribas 

inquisidoras y las apologías vehementes. Este tipo de reflexión se puede 
encontrar tanto en las publicaciones de los expertos, como en los escritos 
periodísticos y en las opiniones espontáneas del público9. Sin embargo, 
no toda la estética de la música quedó atrapada en el ruido causado por 
esa especie de bipartidismo artístico10. Michel Foucault, en una entrevista, 

9 Tal vez la anécdota más llamativa del escándalo producido por la música del siglo XX fue el estreno 

de Le sacre du printemps (1913) (La consagración de la primavera) del compositor Ígor Stravinsky. 

A medida que la obra avanzaba se desencadenaban pugnas entre el público, las cuales se convirtieron 

en insultos, bofetadas y daños en la silletería del Théâtre des Champs Élysées.
10 En algunos apartados del presente libro prefiero utilizar el término “estética de la música”, al de 

musicología o filosofía de la música; tomo esta decisión, que sin duda es problemática, teniendo en 
cuenta que el primer término es más amplio que los otros, porque no solo dialoga estrechamente con la 

acústica, la sociología, la antropología, la psicología y la historia de la música, sino con las opiniones 

del aficionado y del melómano. En este sentido conviene recordar la postura del musicólogo italiano 
Enrico Fubini (1935), según la cual el pensamiento estético en torno a la música es anterior a los años 

en que Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) comienza a utilizar el concepto de estética. En la 

introducción de Música y estética en la época medieval (2008) declara que la estética, en un sentido 

amplio, debe ser entendida: “como el conjunto de reflexiones y de pensamientos sobre la música, que 
a menudo se mezclan de forma indivisible con la preceptiva, las instancias de orden religioso 



24 |  michel foucault, la música y la historia

confiesa que la música contemporánea le había sido enigmática, porque al 
escucharla experimentaba una forma particular del silencio: un silencio desen-
cadenante del pensamiento. Muchas veces me he preguntado por ese silencio, 
comprendo que no se trata de un mutismo infértil; por el contrario, se refiere 
a una experiencia que conduce a lo impensado, al límite del pensamiento y, 
gracias a esa discontinuidad, se puede dar un paso al vacío y recomenzar.

Me parece que después de experimentar el silencio del asombro es inevitable 
encontrar áspero y estéril el enmudecimiento. Este segundo tipo de silencio es 
propio de la evasión, de la retirada de las formas de reflexión a otros terrenos. 
Michel Foucault, en un artículo llamado Pierre Boulez ou l’écran traversée, 
recuerda que durante la primera mitad del siglo XX: “la pintura daba de qué 
hablar; por lo menos, la estética, la filosofía, la reflexión, el gusto y la política, 
si tengo buena memoria [decía], se sentían con el derecho de decir cualquier 
cosa, y se lo imponían como una obligación” (Foucault, 1982, p. 232). En 
contraste, el pensamiento que circundaba la música (a pesar de Adorno) parecía 
enmudecer; la producción y circulación de reflexiones en este campo eran 
considerablemente menores que en otras prácticas artísticas. Lo paradójico 
del asunto es que al tiempo que se realizaban los procesos más elaborados de 
experimentación musical, no se abordaban teóricamente los nuevos enigmas: 
“el silencio protegía a la música, preservaba su insolencia” (p. 232). 

Este libro busca enfrentarse tanto al silencio de la estética musical, como 
a su reducción a la simple repetición de juicios de valor. Por lo menos, 
me propongo afirmar que la desatención institucional que la circunda y 
su confinación a la sombra de los actuales saberes (al intersticio entre la 
filosofía y la música) no se debe a que no tenga historia11. La práctica 

o litúrgico, así como con referencias frecuentemente confusas y desordenadas a autores del 

pasado y a creencias mitológicas” (Fubini, 2008, p. 16).
11 La presente investigación fue realizada en el 2012 y hasta el momento de su publicación, la estética 

musical lamentablemente no ocupa un lugar preponderante dentro de las instituciones colombianas. 



estética musical, lenguaje y discontinuidad | 25

musical ―desde hace siglos― es inseparable de su teorización. Sin 
embargo, llevar a cabo una arqueología de la estética musical no es una 
tarea sencilla, una serie de preguntas fueron apareciendo a medida que 
avanzaba en mis investigaciones: ¿Cómo emprender la descripción de 
unos documentos tan heterogéneos, de un terreno que desde la antigüe-
dad aparece en otros campos discursivos?, ¿cómo construir un cuerpo 
histórico a partir de documentos fragmentarios? Y, sobre todo, ¿cómo se 
ha de proceder si no se quiere suponer la existencia de una continuidad 
histórica12 (homogénea y progresiva), ni la permanencia de un puñado de 
problemas filosóficos invariables?13

Las universidades no respaldan la investigación en torno al pensamiento musical; esto se hace evidente 

cuando se revisan las convocatorias del Ministerio de Cultura o de Colciencias. Por otra parte, si se 

comparan los macrocurrículos (pensum) de las carreras de música con los de las artes plásticas o 

visuales, se puede identificar que los componentes teóricos de los programas de música, generalmente, 
adolecen de asignaturas como filosofía de la música y estética. Finalmente, debe mencionarse que 
no existe un número amplio de programas de posgrado que se centre en este campo, salvo pocas 

excepciones, como es el caso de la Universidad EAFIT, que en su maestría en Música ofrece la 

posibilidad de especializarse en aspectos teóricos e históricos, y la Universidad Nacional de Colombia, 

con su maestría en Musicología, centrada en investigaciones históricas, más que filosóficas.
12 Tomo distancia de las posturas que sostienen que la historia de la estética musical posee una 

“continuidad” similar a la que ha tenido la historia global de Occidente. Para Fubini: “el pensamiento 

musical occidental, desde Pitágoras hasta la Edad Media y el Renacimiento, y llevándolo más allá del 

Romanticismo, tiene una historia propia, un desarrollo bastante homogéneo y por consiguiente, una 

coherencia […] todo ello debido principalmente al hecho de que el pensamiento occidental, después 

de la experiencia griega, se aisló respecto de otras civilizaciones y culturas y pudo así reelaborar y 

enriquecer de modo autónomo los temas originarios de la propia experiencia [musical]” (1988, p. 

6.). Pretendo centrarme en las discontinuidades e interrupciones de la historia de la estética de la 

música, se trata de un esfuerzo en otra dirección pero cómplice de las dos obras capitales de Enrico 

Fubini: L´estetica musicale dall´ antichitá al Settecento (1976) (La estética musical de la antigüedad 

al setecientos) y L´estetica musicale dal Settecento a oggi (1964) (La estética musical del siglo XVIII 

a nuestros días), traducidas en un solo tomo bajo el título La estética musical desde la antigüedad 

hasta nuestros días (1988).
13 No comparto posturas como las de Lewis Rowell en su libro Thinking about Music: An Introduction 

to the Philosophy of Music (1983) (Pensar la música: Una introducción a la filosofía de la música), 



26 |  michel foucault, la música y la historia

También me he preguntado (con mayor o menor fortuna) por la imple-
mentación de los procedimientos de la arqueología en el campo del arte, 
especialmente, en el de la estética de la música. Cuando considero que la 
arqueología se opone al estudio de una individualidad psicológica me pre-
gunto: ¿Será posible dejar de pensar la historia de la música como una vitrina 
de héroes cándidos? ¿Se tendrá la capacidad de abandonar la idea de genio 
o la implementación de ciertos principios compositivos que se sostienen en 
supuestas cualidades invariables del alma? ¿Se podrá, por ejemplo, estudiar a 
los teóricos de la música (Agustín, Descartes, Nietzsche, entre otros) tomando 
distancia del límite impuesto por sus vidas? ¿estudiar, no solo lo que tienen 
para decir los grandes teóricos, sino los compositores, los intérpretes y los 
escuchas? ¿Acaso la historia de la música, tan poblada de ídolos, podrá ser 
reformulada, no solamente integrando nombres que no han sido reconocidos, 
sino haciendo posible otras maneras de agrupación histórica? 

***

Lejos de proponer un análisis de las determinaciones universales de la es-
tética musical, la arqueología permite comprenderla como un campo que se 
transforma radicalmente con el paso del tiempo. Una mirada arqueológica 
invita a describir la forma en que los músicos y filósofos se posicionan 
dentro de un conjunto de saberes que los exceden, se trata de localizar sus 
palabras en agrupamientos y relaciones de discursos (dentro de unos cam-
pos del saber, que no fueron previstos por ellos mismos). Esta descripción 
permite comprender que la música (en tanto práctica que se transforma) ha 

que propuso a sus estudiantes identificar una serie de preguntas que hayan atravesado la música a 
lo largo de la historia; algunas de ellas son: ¿Qué hace permanecer a la música si el sonido es tan 

efímero?, ¿qué distancia la música del resto de las artes?, ¿cuál es la esencia de la música?, ¿qué 

principios la rigen?, ¿en qué consiste el devenir de la música?, ¿qué sucede en la percepción de la 

música?, ¿qué papel juega la música en las construcciones sociales?, ¿qué relaciones estructurales 

tiene la obra musical?, ¿cuáles son las propiedades de la obra?, ¿cuál es el estatuto ontológico del 

sonido? (Rowell, 1985, p. 6).



estética musical, lenguaje y discontinuidad | 27

aparecido de múltiples maneras en la tinta del escritor y cómo el escritor 
se ha situado para extraer “legítimamente” de la experiencia musical un 
saber. No se trata solo de describir cómo la música es transformada por los 
sujetos, sino cómo ellos se han transformado para acceder a los discursos 
que la circundan.

La arqueología foucultiana invita a tomar distancia de la historia que se 
presenta como un relato continuo, progresivo y coherente. Quizá sea válido 
pensar en una historia de la música que, por el contrario, recuerde las trans-
formaciones, diferencias, mutaciones, interrupciones y discontinuidades 
del pensamiento. La práctica musical no ha sido la misma a lo largo de la 
historia, grandes cambios se han producido desde Giovanni Pierluigi da 
Palestrina hasta Karlheinz Stockhausen. Me parece que es tiempo de una 
estética que comprenda que no es tan fácil extender una cadena desde los 
coristas de la Schola Cantorum hasta los pilotos del Cuarteto para helicóp-

teros; una estética que, en definitiva, estudie las grandes transformaciones 
en la experiencia musical (las diferencias entre el devoto espectador de las 
primeras monodias y el público anonadado de una obra atonal).

En una entrevista sobre Les mots et les choses, Foucault sostiene que 
futuros estudios arqueológicos tendrán como correlato indispensable las 
arqueologías que ya se han realizado, incluso, si están orientadas a tratar 
experiencias distintas a las que había previsto, como sería el caso de la 
música. De esta manera, el filósofo francés señala dos rutas que se pueden 
seguir al momento de emprender una investigación de este tipo: por un lado, 
sostiene que una nueva arqueología podría: “tomar de nuevo los textos de 
los que he hablado y el mismo material que he tratado, en una descripción 
que tenga otra periodización y se sitúe a otro nivel” (Foucault, 1973, p. 66); 
por otro, sostiene que una nueva arqueología podría “dar cuenta y analizar 
exactamente y con los mismos esquemas, aportando algunas transforma-
ciones suplementarias, textos de los que no he hablado” (1973, p. 66). 



28 |  michel foucault, la música y la historia

La primera ruta invita a la creación de nuevas periodizaciones, identificando 
las continuidades y discontinuidades de la historia de la música. Se trata del 
estudio de los enunciados, los discursos, las prácticas discursivas y la manera 
en que circulan los documentos en torno a la música para pensar si coinciden 
con las periodizaciones que Michel Foucault ha estudiado en sus arqueologías 
del lenguaje, la locura, la clínica y la sexualidad. La segunda ruta propone 
estudiar otros textos, abordarlos con las herramientas desarrolladas en el 
análisis histórico del filósofo francés, generando todo tipo de encuentros, 
entrecruzamientos y distancias. Este libro se mueve en ambas rutas; por un 
lado, me pregunto si las periodizaciones (las grandes formaciones discursi-
vas) estudiadas por el filósofo francés pueden rastrearse en la estética de la 
música; y, por otro, he realizado la lectura de algunos textos no referenciados 
por el filósofo, pensando en la manera en que se articulan o toman distancia 
de las discontinuidades descritas en sus arqueologías. Debo advertir que no 
pretendo realizar una arqueología plena, es decir, un estudio que siga todos 
los procedimientos arqueológicos. Tampoco me propongo examinar enun-
ciado por enunciado, discurso por discurso, archivo por archivo. No se trata 
de llevar a cabo el examen de todos los documentos escritos sobre música 
en cada uno de los períodos descritos por Michel Foucault.

Teniendo en cuenta que la historia de la estética de la música ha sido situada 
en un lugar intermedio dentro del orden de los saberes (en el intersticio de 
los grandes monumentos discursivos), utilizo las periodizaciones propuestas 
por Foucault para identificar posibles discontinuidades que no hayan sido 
tratadas con detenimiento en las grandes recopilaciones de las teorías estéticas 
en torno a la música. En todo caso, ningún procedimiento arqueológico tiene 
como propósito crear una serie de unidades narrativas o “épocas” que se 
puedan confundir con una especie de totalización cultural14. Por esta razón, 

14 Michel Foucault se lamenta por ese posible mal entendido, según el cual muchos pensadores 

creían que Les mots et les choses proponía una periodización en términos de totalidad cultural. En 

L´archéologie du savoir cuando lleva a cabo una serie de correcciones escribe: “En Las palabras 



estética musical, lenguaje y discontinuidad | 29

se deben pensar distintos niveles de análisis, que dependen de la experiencia 
que se quiera describir. Ahora bien, si me sirvo de los periodos propuestos 
por Foucault, no ha de ser porque los considere coextensivos a todas las 
experiencias posibles, sino porque me permiten estudiar la estética musical 
a partir de sus discontinuidades. Me parece que la arqueología es una he-
rramienta acertada porque posibilita un acercamiento (sin querer imponer 
un orden inamovible) a ese espacio heterogéneo en el que los discursos se 
confunden y se distancian, se embrollan y desatan, se someten y liberan. 

***

A continuación, comparto el camino que he trasegado hacia una arqueo-
logía de la música. Para ello empleo la lectura de tres campos discursivos 
y los relaciono con Les mots et les choses. Me detengo, especialmente, en 
los paralelismos ―o isomorfismos― entre la arqueología del lenguaje y 
el pensamiento en torno a la música. Teniendo presente que no pretendo 
describir un dominio tan amplio de prácticas, de discursos e instituciones, 
he trabajado a partir de los textos escritos por tres de los filósofos más 
estudiados en las escuelas de filosofía: Agustín de Hipona, René Descartes 
y Friedrich Nietzsche. Los tres libros, De musica, Compendium musicae 

y Díe Geburt der tragödie, sin embargo, no son muy estudiados ―entre 
otras cosas― porque son escritos de juventud15. Me parece que debido a 

y las cosas, la ausencia de abalanzamiento metodológico pudo hacer pensar el análisis en términos 

de totalidad cultural. No haber sido capaz de evitar esos peligros, me apesadumbra; me consuelo 

diciéndome que estaban inscritos en la empresa misma, ya que, para tomar sus medidas propias, 

tenía que desprenderse ella misma de esos métodos diversos y de esas diversas formas de historia” 

(Foucault, 1985, p. 155).
15 Si el lector se pregunta: ¿Qué criterios se deberían seguir para la selección de textos que configuren 

una arqueología de la estética de la música? Debe recordar la entrevista en que Foucault sostuvo 

que a la hora de seleccionar los documentos que utilizó en sus obras arqueológicas no había 

seguido los parámetros tradicionales de “relevancia” o de “influencia: “No se ha de hacer una 
selección especial. Se ha de leer todo, conocer todas las instituciones y todas las prácticas. 



30 |  michel foucault, la música y la historia

ello no obedecen a sistemas filosóficos acabados. No quisiera negar que en 
el mejor de los casos fueron el preludio (problemático) de las filosofías que 
se desarrollaron tiempo después; pero en el momento de su formulación 
se relacionaban espontáneamente con una red de discursos supremamente 
compleja (previa a los futuros acabamientos teóricos y arquitecturas con-
ceptuales referidas a un autor). 

Debo confesar que no dejo de preguntarme: ¿Por qué las primeras obras 
de estos filósofos fueron sobre música?, ¿por qué a una edad temprana 
encontraron a la música tan enigmática? Considero que la práctica musical 
no es un terreno estéril para la reflexión filosófica, por lo menos en estos 
tres filósofos fue una provocación para el pensamiento estético. Quisiera 
advertir que este texto no busca encerrase en los nombres de estos tres 
autores ni en sus obras: trata de relacionar sus enunciados con discursos y 
prácticas de su tiempo. Los tres documentos sufrieron fuertes influencias de 
pensadores externos, hacen parte de una trama compleja de textos (Agustín 
fue influenciado por el Maniqueísmo, Descartes por Issac Beeckman, y 
Nietzsche por Richard Wagner y Arthur Schopenhauer). Finalmente, debo 
decir que estos textos fueron controversiales, armas de choque, cada uno 
sostuvo sus propias luchas y son testimonio de grandes transformaciones 
del pensamiento estético.

Ninguno de los valores reconocidos tradicionalmente en la historia de las ideas y de la filosofía 
se ha de aceptar como tal. Estamos en un campo en el que se han de ignorar las diferencias, las 

importancias tradicionales” (Foucault,1973, p. 10).



| 31

CAPÍTULO 1.

El mundo sobre sí mismo

En Les mots et les choses, Michel Foucault sostiene que finalizando la 
Edad Media (período preclásico) era recurrente encontrar una forma 

del pensamiento que llamó la “semejanza”. Llegó a concluir que la manera 
en que se construían los saberes y en que se interpretaban dependía del 
desciframiento de indicios ocultos que atravesaban el mundo. Existía un 
consensus, un cúmulo de relaciones ―reflejos, ecos y resonancias― que 
vinculaba las plantas, los animales, los humanos y lo divino: 

Hasta fines del siglo XVI, la Semejanza ha desempeñado un papel cons-
tructivo en el saber de la cultura occidental. En gran parte, fue ella la que 
guió la exégesis e interpretación de los textos; la que organizó el juego de 
los símbolos, permitió el conocimiento de las cosas visibles e invisibles, 
dirigió el arte de representarlas. El mundo se enrollaba sobre sí mismo: la 
tierra repetía el cielo, los rostros se reflejaban en las estrellas y la hierba 
ocultaba en sus tallos los secretos que servían al hombre. (2007, p. 26)

 La semejanza tiene distintas maneras de presentarse, las cuales pueden 
rastrearse tanto en el pensamiento de la Edad Media, como en algunos 



32 |  michel foucault, la música y la historia

sectores del contemporáneo16. Se trata de una forma de pensar la música en 
la que se privilegia la experiencia ritual, el campo simbólico y religioso (las 
analogías, metáforas y referencias al mundo sagrado son imprescindibles). 

1.1. La semejanza y la música de las esferas

Muchas veces me he preguntado si acaso los pitagóricos o las religiones 
órficas17, cuando formularon su armonía de las esferas18, no recurrían 
en sus teorías ―en forma embrionaria― a esa práctica discursiva que 
Michel Foucault llamaba la semejanza. En el libro X de La República de 
Platón (428-347 a.C.) un hombre llamado Her, el armenio, sostenía que 
había podido regresar al mundo de los vivos después de doce días desde 
su fallecimiento19. En dicho diálogo relata las visiones que había tenido del 
mundo “suprasensible”: describe detalladamente cómo estaban conforma-
dos los cuerpos celestes y la manera en que se ordenaban según círculos 

16 Foucault cita al alquimista Crollius Oswald (1560-1608) para ilustrar las posibilidades analógicas 

de la semejanza: “[el humano] Erguido entre las fauces del mundo, tienen relación con el 

firmamento (su rostro es a su cuerpo lo que la faz del cielo al éter; su pulso palpita en sus venas 
como los astros circulan según sus vías propias; las siete aberturas forman en su rostro lo que son 

los siete planetas del cielo); pero equilibra todas estas relaciones y se las reencuentra, similares, 

en la analogía del animal humano con la tierra en que habita: su carne es gleba; sus huesos, rocas; 

sus venas, grandes ríos; su vejiga, el mar y sus siete miembros principales, los siete metales que 

se ocultan en el fondo de las minas” (Foucault, 2007, p. 31).
17 Se trataba de una religión que se basa en purificar el alma, quitándole los rezagos titánicos, para 

hacerla más próxima a los dioses del Olimpo, inspirada en Orfeo, personaje mitológico a quién se 

le atribuía la capacidad de calmar el alma con su música, incluso podía hacer dócil a Cerbero.
18 Teoría según la cual cada astro produce un sonido que se articula con los sonidos del resto de los 

otros astros, de allí que implique que el cosmos está ordenado musicalmente. Se piensa que esta 

teoría se relacionaba y justificaba con la estructura de las escalas musicales griegas.
19 Esta manera de proceder guarda complicidad con la de Pitágoras (580-496). El filósofo defendía 

la trasmigración del alma, decía tener el don de la memoria eterna, este don le permitía recordar 

toda la cadena de sus encarnaciones.



el mundo sobre sí mismo | 33

concéntricos. Esta teoría cosmológica guarda una estrecha relación con la 
música: cuenta que en cada uno de estos círculos “era arrastrada una sirena 
que giraba con él, cantando una sola nota de su voz, siempre en el mismo 
tono: de suerte que de estas ocho notas diferentes resultaba un perfecto 
acorde” (Platón, 1988, p. 509). 

La armonía de las esferas no solo buscaba explicar la música por medio del 
mundo suprasensible; por el contrario, la música era un medio privilegiado 
para pensar ese otro mundo. A pesar de esto, la metafísica influía sobre 
la práctica musical: le imponía una serie de regulaciones y confinaba el 
entendimiento de la misma a un escenario acorde a las teorías que debían 
explicarla. En el libro III de La República, por ejemplo, Platón reclama la 
música para educar el alma de los soldados:

Los dioses han hecho a los hombres el presente de la música y de la 

gimnasia, no con objeto de cultivar el alma y el cuerpo porque si este 

último saca alguna ventaja, es solo indirectamente, sino para cultivar 

el alma sola, y perfeccionar en ella la sabiduría y el valor, ya dándoles 

expansión, ya conteniéndolos dentro de justos límites. (1988, p. 153)

Según el filósofo griego, para que la música llegara a cultivar el alma, debía 
ser depurada y regulada20. La práctica artística era imprescindible de una 

20 Quisiera mencionar cuatro de las regulaciones platónicas: (i) La música de los rapsodas debería 

resaltar las virtudes platónicas: el respeto a los dioses y a los héroes, la valentía a los guerreros, el 

control de las pasiones, la templanza, la moderación y la fortaleza de espíritu. En cambio, debería 

olvidarse la música que atendiera a quejas o lamentaciones, incluso, en función de lograr este 

ideal, los cantos de los poetas deberían ser “corregidos”. (ii) La música debería obedecer a una 

única métrica, en cambio, debería olvidarse de numerosos “ritmos”, incluso, si esto conlleva la 

desaparición de la que indujera a la danza, porque “la belleza, la armonía, la gracia y la medida 

del discurso son la expresión de la bondad del alma” y no de su cuerpo. (iii) La música debía ser 

interpretada únicamente a partir de las escalas “dórica” y la “frigia”, en cambio deberían olvidarse 

numerosos “cantos”. (iv) La música debía ser interpretada únicamente por la Lira y el Laúd: 



34 |  michel foucault, la música y la historia

teorización dualista, según la cual todo se encontraba encadenado, desde el 
canto del coro en la tragedia de Sófocles, hasta el eco más sutil al interior 
de una caverna (desde los sonidos del monocordio que Pitágoras asediaba 
con la pulsación ininterrumpida de su única cuerda, hasta el canto de los 
astros). Así es que, en la antigüedad, aparecía ante los (oídos) griegos la 
semejanza. Por lo menos, los sonidos hacían parte de una “conveniencia” 
universal de las cosas. Foucault dice que la convenientia (conveniencia)21 
es una modalidad de la semejanza que tomaba dos objetos y los enfilaba 
en una cadena teológica, la cual determinaba su vecindad: “en el agua 
hay tantos peces como en la tierra animales u objetos producidos por la 
naturaleza o por los hombres […]; en el agua y en la tierra hay tantos seres 
como en el cielo” (Foucault, 2007, p. 28). 

La semejanza también aparece en la llamada armonía de las esferas, gracias 
a la aemulatio (emulación)22. En todo caso, se caracteriza por el reflejo de 

“Así no nos queda más que la Lira y el Laúd para la ciudad, y para los campos el caramillo [o 

zampoña], que usaran los pastores [...] Por lo demás, mi querido amigo, no nos hemos equivocado 

al dar preferencia a Apolo sobre Marsias y a los instrumentos inventados por este dios a los del 

sátiro” (Platón, 1988, pp. 153-206), en cambio, los instrumentos melódicos ―como la flauta― y 
de percusión deberían desaparecer de la República. 

21 Para Michel Foucault, la convenientia es la primera de las modalidades de la semejanza: “Son 

«convenientes» las cosas que, acercándose una a otra, se unen, sus bordes se tocan, sus franjas se 

mezclan, la extremidad de una traza el principio de la otra” (Foucault, 2007, p. 28). Foucault cita al 

naturalista Giovan Nattista della Porta (1535-1615) que la explica de la siguiente manera: “Por lo que 

se refiere a su vegetación, la planta conviene con la bestia bruta y, […] por el sentimiento, el animal 
brutal con el hombre que se conforma con el resto de los astros por su inteligencia; este enlace procede 

con tanta propiedad que parece una cuerda tendida desde la primera causa hasta las cosas bajas e 

ínfimas, por un enlace recíproco y continuo; de tal suerte que la virtud superior al expandir sus rayos 
vendrá al punto en que si se toca una extremidad de ella, temblará y hará mover al resto” (p. 28).

22 La aemulatio es una de las modalidades de la semejanza. Es una especie de convenientia a 

distancia. En palabras de Michel Foucault: “Estaría libre de la ley del lugar y jugaría, inmóvil, 

en la distancia. Un poco como si la conveniencia espacial se hubiera roto y los eslabones de 

la cadena, separados, reprodujeran sus círculos, lejos unos de otros, según una semejanza sin 



el mundo sobre sí mismo | 35

dos estadios: los sonidos sensibles y suprasensibles. Se trata de una especie 
de reflejo: “los anillos de la aemulatio no forman una cadena como los ele-
mentos de la conveniencia: son más bien círculos concéntricos, reflejados 
y rivales” (Foucault, 2007, p. 26). Cabe recordar que, en estas teorías, la 
música de los humanos y la música de los astros se mueven en una dispu-
ta inconclusa, en un juego de espejos. Finalmente, otra modalidad de la 
semejanza, que se manifiesta en los diálogos platónicos es la “analogía”23; 

contacto” (2007, p. 29). La aemulatio toma dos objetos y los entrelaza como un reflejo: “De 
lejos, el rostro es el émulo del cielo y así como la mente del hombre refleja, imperfectamente, 
la sabiduría de Dios, así los dos ojos, con su claridad limitada, reflejan la gran iluminación que 
hacen resplandecer, en el cielo, el sol y la luna; la boca es Venus, ya que por ella pasan los besos 

y las palabras de amor; la nariz nos entrega una imagen minúscula del cetro de Júpiter y del 

caduceo de Mercurio” (Foucault, 2007, p. 29). Foucault insiste en que la aemulatio funciona 

a la manera de un espejo, en ella “las cosas pueden imitarse de un cabo a otro del universo sin 

encadenamiento ni proximidad” (p. 29) esta imitación a distancia se da gracias a lo que llama 

“reduplicación especular”; así, a partir de un paralelismo se asemejan los objetos unos con otros: 

“El mundo abole la distancia que le es propia; triunfa así sobre el lugar que le es dado a cada 

cosa” (p. 29). Además de esto la aemulatio suele enfrentar los objetos que asemeja; no les concede 

igual dignidad, regularmente un reflejo es más fuerte que el otro, por dar un ejemplo, la mente 
del hombre “emula” la mente de Dios, siendo la primera más débil. A pesar de esto, muchas 

veces son estas dos figuras tan similares en dignidad que se confunden, para ilustrar este punto 
Michel Foucault cita al alquimista Theophrastus Phillippus Aureolus Bombastus, conocido como 

Paracelso o Teofrasto, (1493–1541), quien compara la aemulatio con “la imagen de dos gemelos 

que se asemejan de modo perfecto, sin que sea posible a persona alguna decir cuál ha dado al otro 

su similitud” (Foucault, 2007, p. 29).
23 La analogía es la tercera de las modalidades de la semejanza. Michel Foucault sostiene que 

“su poder es inmenso, pues las similitudes de las que trata no son las visibles y macizas de las 

cosas mismas; basta con que sean las semejanzas más sutiles de las relaciones. Así aligerada, 

puede ofrecer, a partir de un mismo punto, un número infinito de parentescos” (2007, p. 31). 
Esta modalidad de la semejanza tiene varias características: (i) la analogía es polivalente: pone 

en relación dos objetos a partir de los parecidos más imperceptibles; (ii) la analogía es reversible: 

una analogía puede “volverse sobre sí misma sin ser, por ello, impugnada”; (iii) la analogía tiene 

un campo universal de aplicación: “por medio de ella, pueden relacionarse todas las figuras del 
mundo”; y (iv) la analogía tiene un punto de referencia privilegiado: “El espacio de las analogías 

es, en el fondo, un espacio de irradiación. Por todas partes, el hombre se preocupa por sí mismo; 



36 |  michel foucault, la música y la historia

el mismo Foucault reconoce que este era un “viejo concepto familiar a la 
ciencia griega y al pensamiento medieval” (2007, p. 30). El canto de los 
astros, por ejemplo, les parecía análogo al de las sirenas. No simplemente 
por la referencia al encanto de su música, sino por el encadenamiento de 
los astros: la palabra sirena, que hace referencia a esas mujeres mitológi-
cas cuya voz doblegaba hasta el más tenaz de los marineros homéricos, 
significa “encadenada”, haciendo referencia al mito griego, según el cual 
eran ninfas condenadas a la búsqueda de los corazones de los hombres24.

1.2. La ascensión y la música preclásica

Como mencioné anteriormente, las semillas de la semejanza se pueden 
rastrear en la antigua Grecia; sin embargo, esto no quiere decir que domine 
por entero los discursos (en torno a la música) de un pueblo tan heterogéneo 
como el griego. Ahora bien, en este momento quisiera seguir pensando el 
alcance de esta práctica discursiva (que según Foucault es la forma primera 
del saber durante el siglo XVI), por ello, me pregunto si la semejanza, 
realmente, puede encontrarse en los discursos en torno a la música en el 
período preclásico: ¿Acaso obedecían a las mismas reglas que los discursos 
propios de la alquimia, la magia, la anatomía y la naturaleza? 

Pienso que la semejanza, con sus distintas modalidades, determina la es-
tética de la música durante la Edad Media. Por lo menos, puede rastrearse 
en los discursos de los padres de la Iglesia católica. Maximiliano Prada 

pero, a la inversa, este mismo hombre trasmite las semejanzas que él recibe del mundo. Es el 

gran foco de las proporciones el centro en el que vienen a apoyarse las relaciones y de donde son 

reflejadas de nuevo” (p. 31).
24 Michel Foucault utiliza recurrentemente la referencia a las sirenas en el sentido de lo “encadenado”. 

El lector la podrá encontrar en La pensée du dehors (1966) (El pensamiento del afuera) y en la 

clase del 26 de enero de 1983, publicada en Le gouvernement de soi et des autres. Cours au 

Collége de France (1982-1983) (El gobierno de sí y de los otros. Curso en el Collége de France).



el mundo sobre sí mismo | 37

Dussán, en su libro La educación musical como conocimiento de Dios: un 

acercamiento al De Musica de San Agustín (2004), recuerda que Agustín 
de Hipona a pesar de que desechó parte de la teoría de la armonía de las 
esferas (por considerarla un paganismo) conservó un buen número de los 
supuestos platónicos:

Gracias al encuentro con los neoplatónicos, Agustín logró dar un 

giro a su concepción ontológica; en el pensamiento de aquellos 

existe una jerarquía de los seres, en el cual la cima es el Uno, y 

por el proceso de emanación en el cual el superior es causa de lo 

inmediatamente inferior se va constituyendo el mundo. En este 

proceso de emanación [descendente] se presenta una pérdida 

gradual de ser: cada efecto es inferior a su causa, pero puede 

superarse si vuelve a ella. (Prada, 2004, p. 32)

Agustín, como los griegos, piensa el cosmos a partir de un encadenamiento. 
El filósofo africano ordena todas las cosas, los animales, los humanos e in-
cluso al mismo dios católico dentro de una cadena, en la cual cada eslabón 
se asemeja al que lo precede y al que lo sigue. Existe una relación desde la 
primera causa hasta las causas más bajas e ínfimas, dicha sucesión debía 
comenzar en la materia y direccionarse hacia Dios, por encima del cual no 
podría haber nada. Este pensamiento, característico del período medieval, 
revela que la semejanza, especialmente la convenientia, se encuentra en el 
centro mismo de las preocupaciones agustinianas. 

Agustín escribió el De musica a manera de diálogo, este estilo se conservó 
en toda la obra a pesar de que los seis fragmentos que la componen no fueron 
escritos al mismo tiempo (los cinco primeros los escribió entre 386 y 387 y 
el último en el 391). Allí se pueden encontrar rastros de la lucha personal que 
tuvo que vivir al renunciar a las doctrinas neoplatónicas y al maniqueísmo25. 

25 Esto se debió, entre otras cosas, a que el maniqueísmo sostenía que el mal y el bien le eran naturales 



38 |  michel foucault, la música y la historia

Posteriormente, se refugió en el bastión del catolicismo. Uno de los be-
neficios de su filiación a la Iglesia católica (que por esos años se había 
extendido por casi todo el territorio del Imperio romano) consistió en que 
pudo dedicarse a la escritura de sus tratados y participar en la que sería la 
discusión más significativa de su tiempo: la disputa entre fe y razón26. El 
De musica, en sus últimas líneas, ilustra esta batalla:

Nosotros, por nuestra parte, mientras juzgamos que no deben 

olvidarse aquellos a quienes los herejes seducen con la falsa 

promesa de su razón y de su ciencia, hemos avanzado con mayor 

lentitud, en el estudio de estos caminos, que aquellos santos varones 

que, volando sobre estas rutas, no creen merezca la pena atender 

a ellas. Sin embargo, nosotros no nos atreveríamos a hacerlo si 

muchos hijos piadosos de la iglesia católica, nuestra bonísima 

madre, después de haber adquirido en sus estudios de juventud la 

capacidad suficiente para hablar y discutir, han hecho esto mismo 
para refutar a los herejes. (Agustín, 1946, p. 28) 

Debido a esta disputa se puede identificar lo que Foucault llama el “po-
sicionamiento del sujeto”: ¿Quién es, entonces, aquel que escribe legíti-
mamente discursos en torno a la música?, ¿qué lugar ocupa dentro de su 
época? Recordará el lector que, para Agustín, el hombre es un “ser racional 
mortal”, la racionalidad sería aquello que nos diferencia de los animales y 

a los humanos, con esto reconocía la maldad como algo innato y creía en la imposibilidad de la 

perfección lograda en un camino de ascensión.
26 José Antonio García explica la oposición entre fe y razón en la filosofía agustiniana de la siguiente 

manera: “El camino más seguro comienza, así, con la fe: hay que buscar con la fe para que 

el intelecto encuentre [...] se le busca para que sea más dulce el hallazgo, se le encuentra para 

buscarle con más avidez, busca la fe, encuentra el entendimiento. El entender, por tanto, sigue al 

creer. Pero, ¿para qué entender después de creer? La fe no es entendimiento; la fe solo muestra el 

camino y lo prepara para que sea posible entender: la fe, en efecto, es el peldaño de la intelección 

y la inteligencia es la recompensa de la fe” (1986, p. 115).



el mundo sobre sí mismo | 39

la mortalidad aquello que nos diferencia de Dios (Agustín, 1946, p. 946). El 
hombre se posiciona en un lugar intermedio dentro de una sucesión, en la 
esfera inmediatamente anterior se encontrarían los animales, y en la siguien-
te Dios. Para los padres de la Iglesia, el hombre debe buscar la manera de 
“direccionarse” hacia el último eslabón. Prada explica ese direccionamiento 
del hombre a partir de la idea de “ascensión”. La ascensión es una suerte 
de movimiento hacia Dios: “un movimiento inmaterial, que da dirección 
y sentido al alma, que la hace participar cada vez más del Ser. El hombre 
busca la eternidad, lo incorruptible, lo inmutable, aquello que escapa de 
la temporalidad” (Prada, 2004, p.37). Lo paradójico de este asunto es que, 
gracias a la semejanza, el hombre también termina vinculado con aquello de 
lo que pretende distanciarse, en un juego que Foucault llamará ―utilizando 
un concepto propio del campo de la música― la sympathia (simpatía)27.

27 Michel Foucault describe la simpatía de la siguiente manera: “tiene el peligroso poder de 

asimilar, de hacer las cosas idénticas unas a otras, de mezclarlas, de hacerlas desaparecer en su 

individualidad” (2007, p. 34). La antipatía, en cambio, “mantiene a las cosas en su aislamiento 

e impide la asimilación”. Este juego tiene cuatro características: (i) la sympathia identifica a los 
objetos y les da la movilidad: “atrae lo pesado, hacia la pesantez del suelo y lo ligero hacia el éter 

sin peso; lleva las raíces hacia el agua y hace girar, con la curva del sol, a la gran flor amarilla 
del girasol […] el fuego, por ser cálido y ligero, se eleva en el aire hacia el cual se enderezan 

incansablemente sus llamas; pero pierde su propia sequedad (que lo emparenta con la tierra) y 

adquiere así una humedad (que lo liga al agua y al aire); desaparece después en un ligero vapor, 

en humo blanco, en nube: se ha convertido en aire” (Foucault, 2007, p. 34). (ii) La antipatía 

diferencia a los objetos: “La rata de la India es perniciosa para el cocodrilo, pues la Naturaleza se 

lo ha dado por enemigo; de tal modo que cuando el feroz se goza al sol, le tiende una trampa con 

sagacidad mortal; dándose cuenta de que el cocodrilo, adormecido en su deleite, duerme con el 

hocico abierto, se mete por allí y se cuela por el largo gaznate hasta el vientre, cuyas entrañas roe 

y sale al fin por el vientre de la bestia muerta” (p. 34). (iii) La simpatía y la antipatía se regulan: 
“El elemento del fuego es cálido y seco; tiene por lo tanto antipatía hacia los del agua que es fría y 

húmeda. El aire es cálido y húmedo, la tierra fría es seca, es la antipatía. Para hacerlos concordar, 

el aire ha sido puesto entre el fuego y el agua, el agua entre la tierra y el aire. En tanto que el aire es 

cálido, avecinda bien con el fuego y su humedad se acomoda a la del agua. De nuevo, dado que su 

humedad es templada, modera el calor del fuego y recibe ayuda de él, como por otra parte, por su 

calor mediocre, entibia la frialdad húmeda del agua. La humedad del agua es calentada por el calor 



40 |  michel foucault, la música y la historia

Agustín se propuso escribir el De musica solo porque el camino que ha de 
seguir (para pensar la música) por vía de su razón está respaldado por algo 
que la supera: la fe. Por consiguiente, para el filósofo, el entendimiento 
solo es posible dentro del consensus de la creación, es decir, dentro del 
encadenamiento de la semejanza. Agustín pensaba que los grandes hombres 
cometían una torpeza vergonzosa al dejarse cautivar por el deseo (censura-
ble) nacido de los sentidos; sin embargo, entiende que: “lo corruptible es 
bueno; no en grado sumo, pues de serlo no sería corruptible, pero que tam-
poco se corrompería si estuviese privado del bien” (Agustín, 1946, p. 28). 
De allí que lo sensible, en este caso la música, sea también una posibilidad 
de ascenso o elevación. Michel Foucault explica esta convenientia entre 
lo exterior y lo interior, entre el alma y el cuerpo, de la siguiente manera:

El alma y el cuerpo son dos veces convenientes: ha sido necesario 

que el pecado hiciera del alma algo denso, pesado y terrestre para 

que Dios la pusiera en lo más hondo de la materia. Pero, por esta 

vecindad, el alma recibe los movimientos del cuerpo y se asimila a 

él, en tanto que el cuerpo se altera y se corrompe por las pasiones del 

alma. Dentro de la amplia sintaxis del mundo, los diferentes seres se 

ajustan unos a otros; la planta se comunica con la bestia, la tierra con 

el mar, el hombre con todo lo que lo rodea. (Foucault, 2007, p. 27) 

En este sentido, Agustín realiza una diferenciación entre música exterior 
y música interior. La música exterior induce a lo sensual ―como fuente 
de descenso― y la ha llamado “profana”. Esta música es la que canta 
y provoca las hazañas, el amor y las pasiones humanas, música que era 

del aire y alivia la fría sequedad de la tierra” (p. 34). (iv) La sympathia y la antipatía caracterizan 

a las otras modalidades de la semejanza: “Todo el volumen del mundo, todas las vecindades de 

la conveniencia, todos los ecos de la emulación, todos los encadenamientos de la analogía, son 

sostenidos, mantenidos y duplicados por este espacio de la simpatía y de la antipatía que no cesa 

de acercar las cosas y de tenerlas a distancia” (p. 34).



el mundo sobre sí mismo | 41

“entendida como obscena (piénsese en su representación en la danza), pro-
motora del hedonismo, de orgías, de sensualidad, y no gozaba de sustento 
teórico” (Prada, 2004, p. 62). También era llamada “música de uso” y hacía 
referencia al trabajo manual y servil. En oposición, la música interior se debía 
al “entendimiento”. Agustín se pregunta: ¿Conoce el ruiseñor el arte liberal? A 
lo que responde que solo el músico que alcanza el entendimiento, por medio 
de la fe y la búsqueda de la ascensión, es capaz de saber lo que hace, tomando 
distancia tanto de los cantos de los animales, como de la música exterior.

a. Los elementos rítmicos

La música interior se suma a la búsqueda del sentido de la existencia. Por 
esta razón debe dejar de pensarla como corrupción; la idea de ascensión 
por medio de la música lo condujo a pensar la relación entre la música 
con la palabra (se debe recordar que los cantos estudiados en la filosofía 
agustiniana contenían fragmentos bíblicos). En este sentido, quisiera se-
ñalar dos de las rutas emprendidas por el filósofo africano: por un lado, el 
análisis del ritmo musical; y por otro, el análisis de la percepción musical, 
las cuales le permitieron concluir que la música es un instrumento para 
la ascensión humana. 

La música y la palabra, en los tiempos de Agustín, eran inseparables, 
prueba de ello es que los cantos se dividían en: silábicos, cada sílaba 
interpretaba una sola nota; neumáticos, cada sílaba interpretaba de dos 
a cuatro notas; y melismáticos, cada sílaba interpretaba más de cuatro 
notas. La célebre frase agustiniana musica est scientia bene modulandi 
(la música es la ciencia del modular bien), que se transmitió más allá de 
la Edad Media, tiene como principal preocupación estudiar la manera en 
que la palabra y la música se entrelazan. Gracias a esta relación, Agustín 
trata la “regulación rítmica” de la música y se propone determinar tres 
aspectos fundamentales: (i) el límite del movimiento o “moderación”, 
en el cual se refiere a la duración de la obra; (ii) el principio de “propor-
ción”, en el cual estudia la participación de la unidad con las partes, es 



42 |  michel foucault, la música y la historia

decir, la relación temporal de los sonidos; (ii) y, finalmente, se encarga 
de caracterizar los veintiocho elementos métricos, compuestos por sílabas 
breves y sílabas largas28.

b. El tiempo interior

La escucha de estos elementos rítmicos de la música juega un papel crucial 
en la teoría de ascensión agustiniana. Según el filósofo, la percepción tiene 
tres momentos: primero se escucha lo sensible, después se hace interior por 
medio de la memoria y la imaginación y, por último, aborda el entendimiento. 
Lo interesante de esta teoría es que teniendo como punto de partida aspectos 
en apariencia meramente técnicos ―como son el ritmo musical y el análisis 
de la percepción― el filósofo emprende una argumentación con alcances 
metafísicos. Lo que se propone demostrar es que el hombre, gracias a la 
música, se direcciona hacia Dios. En sus propias palabras: “Tenga ya fin 
esta disputa, para que luego, tratado lo que atañe a esta parte de la Música 
que consiste en la medida de los tiempos, desde estas sus huellas sensibles, 
con toda nuestra finura posible, lleguemos a esas íntimas moradas donde ella 
está libre de toda forma corpórea” (Agustín, 1946, p. 295). 

28 Los elementos métricos son los siguientes: (i) pirriquio, dos sílabas breves. (ii) Yambo, una sílaba 

breve y una larga. (iii) Troqueo, una larga y una breve. (iv) Espondeo, dos largas. (v) Tribaco, tres 

breves. (vi) Dáctilo, una larga y dos breves. (vii) Anfibraco, breve, larga y breve. (viii) Anapesto, 
una larga y dos breves. (ix) Baquio, una breve y una larga. (x) Crético, breve, larga, breve. (xi) 

Antibaquio, dos largas y una breve. (xii) Moloso, tres largas (xiii). Proceleusmático, cuatro 

breves. (xiv) Peón primero, larga y tres breves. (xv) Peón segundo, breve, larga y dos breves. 

(xvi) Peón tercero, dos breves, larga y breve. (xvii) Peón cuarto, tres breves y larga. (xviii) Jónico 

menor, dos breves y dos largas. (xix) Coriambo, dos breves y una larga. (xx) Jónico mayor, dos 

largas y dos breves. (xxi) Diyambo, breve, larga, breve, larga. (xxii) Dicoreo, larga, breve, larga, 

breve. (xxiii) Antipasto, dos largas y una breve. (xxiv) Espíritu primero, breve y tres largas. (xxv) 

Espíritu segundo, larga, breve y dos largas. (xxvi) Espíritu tercero, dos largas, breve, larga. (xxvii) 

Espíritu cuarto, tres largas y una breve. (xxviii) Dispondeo, cuatro largas.



el mundo sobre sí mismo | 43

El estudio de la percepción lo conduce a sostener que el interior del hom-
bre es el que recibe, procesa, almacena, imagina y juzga la música. Se 
preocupará principalmente por su presentación temporal, para Agustín: “el 
tiempo, penetra en las raíces humanas más profundamente que el espacio; 
la música, es mucho más íntima que las demás artes” (2004, p. 65). La 
métrica, entrelazada a la palabra, conduce al “tiempo interior”: 

Dime, a fin de que pasemos de lo corporal a lo incorpóreo: cuando 
recitamos este verso Deus creator ómnium [Dios creador de todas 

las cosas], ¿dónde crees que están los cuatro yambos de que consta 

y sus doce tiempos? Es decir, ¿están solamente en el sonido que 

se percibe o también en el sentido del oído de quien los percibe? 

¿O también en la acción del que lo recita? ¿O, porque es un verso 

conocido, debemos confesar que estos ritmos están también en 

nuestra memoria? (Agustín, 1946, p. 296)

Según Agustín, cuando la música se encuentra en el interior de los indi-
viduos (sea en la memoria o en la imaginación) el entendimiento los hace 
partícipes de unos números perfectos: “el número es, en definitiva, desde su 
significado en latín clásico, equivalente a orden, ritmo, proporción, armonía 
y consiguiente perfección de las cosas y, por tanto, de su verdad, bondad 
y belleza, esto es, de su esencia y ser” (Agustín, 2004, p. 65). Al estudiar 
esta teoría se puede comprender la manera en que el filósofo considera que 
la música es un medio para direccionarse a Dios. La teoría de los números 
agustiniana parte del ordenamiento de la percepción en una serie de pasos. 
El primero es la percepción de los numeri corporales, que serían aquellos 
descritos en los pies métricos y, en general, en las regulaciones rítmicas 
de la música; posteriormente vendrían unos pasos intermedios a partir de 
los cuales la música tiene acceso a lo más íntimo del hombre; finalmente, 
el último paso de la percepción permitiría experimentar los numeri iudi-

ciales, en los que se alcanza la contemplación racional del ritmo en tanto 



44 |  michel foucault, la música y la historia

perfección y semejanza con lo eterno29. 

Al tener en cuenta la búsqueda de ascensión por medio de la música, cabe 
preguntarse si es posible rastrear el momento en que la estética agustiniana 
―en tanto saber― afecta la música o en que la práctica musical misma 
determina el surgimiento de este discurso estético. Me parece sumamente 
inquietante pensar la manera en que la música medieval se veía afectada 
por un constructo teórico del cual el De musica era solo un segmento.

1.3. Los indicios divinos y la música preclásica

Michel Foucault pensaba que para identificar una discontinuidad (para 
rastrear el momento en que se ha desatado una mutación en un campo dis-
cursivo), no basta con rastrear los contenidos temáticos o las modalidades 
lógicas; sino que se debe recurrir a un espacio interdiscursivo, en el que la 
música y las palabras no están separadas. Michel Foucault recuerda que 
durante la época preclásica el dominio del lenguaje estaba determinado por 
una problemática específica: ¿Cómo reconocer que un signo designa lo que 
significa? Esta pregunta se debía a que ―y en esto conservaba un estatuto 
medieval― el mundo y los libros no eran algo disímil. Semejante afirmación 
(que puede parecer extraña) se sostenía gracias a los pasajes de los padres 
de la Iglesia católica, para los cuales Dios ofrecía al hombre la fuente de 
todo saber en dos libros: por un lado, se encontraba la Biblia y por otro, la 

29 La teoría de los números musicales agustiniana comprende seis maneras en que afecta la escucha 

del ritmo: (i) los numeri corporales, aquellos que determinan la duración física del sonido. (ii) Los 

numeri occursores, aquellos números percibidos. (iii) Los numeri progressores, aquellos números 

que operan dentro del alma. (iv) Los numeri recordabiles, aquellos números que son recordados y 

recreados por la imaginación. (v) Los numeri sensuales, números evaluados por el alma. (vi) Los 

numeri iudiciales, números que obedecen a una categoría a priori implantada por Dios.



el mundo sobre sí mismo | 45

creación. Tanto el libro de la escritura, como el libro de la naturaleza eran 
susceptibles de ser descifrados30. En todo caso, se consideraba que existían 
palabras y creaturas que enseñaban la verdad: “la gran metáfora del libro 
que se abre, que se deletrea y que se lee para conocer la naturaleza, no es 
sino el envés visible de otra transferencia, mucho más profunda, que obliga 
al lenguaje a residir al lado del mundo, entre las plantas, las hierbas, las 
piedras y los animales” (Foucault, 2007, p. 43). Por esta razón, el lenguaje 
no era concebido como un conjunto de signos:

Es más bien una cosa opaca, misteriosa, cerrada sobre sí misma, 

masa fragmentada y enigmática punto por punto, que se mezcla 

aquí o allá con las figuras del mundo y se enreda en ellas: tanto y 
tan bien que, todas juntas, forman una red de marcas en la que cada 

una puede desempeñar, y desempeña en efecto, en relación con 

todas las demás, el papel de contenido o de signo, de secreto o de 

indicio. (Foucault, 2007, p. 46)

La escritura durante la época preclásica, gracias a este entrelazamiento del 
lenguaje y las cosas, era privilegiada sobre la palabra hablada: “Lo que 
Dios ha depositado en el mundo son las palabras escritas; Adán, al imponer 
sus primeros nombres a los animales, no hizo más que leer estas marcas 
visibles y silenciosas; la ley fue confiada a las Tablas, no a la memoria 
de los hombres; y la verdadera palabra hay que encontrarla en un libro” 
(Foucault, 2007, p. 51). La escritura precedía a la palabra (como si antes 
de Babel, incluso antes del diluvio, la primera escritura hubiera actuado 
sobre las cosas, creando así sus propiedades, sus virtudes y sus secretos), 

30 La reflexión en torno al lenguaje en la época preclásica tiene dos protagonistas: el erudito (eruditio), 

que buscaba en el “grafismo inmóvil” la presencia de Dios, interpretando o descifrando la Biblia, 
por medio de semejanzas. El adivino (divinatio), que se dirigía de la “marca muda” a la cosa misma 

y buscaba hacer hablar a la naturaleza, identificando cómo se refleja lo grande en lo pequeño. 



46 |  michel foucault, la música y la historia

la reflexión se centraba en la posibilidad de restituir ese lenguaje origi-
nario. Pero este lenguaje no podía ser enunciado sino por aproximación: 
“tratando de decir al respecto cosas semejantes a él y haciendo nacer así al 
infinito las fidelidades vecinas y similares de la interpretación” (2007, p. 
49). El universo aparecía como algo para leer (legenda) y el pensamiento 
aparecía entregado a un (infinito) quehacer exegético, de allí la necesidad 
de la interpretación y el comentario, de la hermenéutica y la semiología31. 

Una de las relaciones más fáciles de trazar entre la práctica musical y el 
lenguaje se encuentra en los cantos. Recordará el lector que en el tiempo 
de Agustín abundaban las obras corales, en la composición primaba lo que 
ahora llamamos textura monódica ―en la que todos los intérpretes cantan 
una sola melodía― y, en general, la música instrumental no estaba bien 
vista por la Iglesia católica. Esta relación de la música con la palabra va 
ser crucial durante la Edad Media. Incluso cuando el canto responsorial 
comenzó a ser sustituido por las primeras obras de textura polifónica lla-
madas organum, y cuando en las Schola Cantorum de San Marcel y de 

Notre Dame se practicaba el discantus, la palabra no perdió su relevancia. 
Estos cantos serán recordados como salmodias, porque cantaban fragmentos 
bíblicos. Cantar significaba interpretar el texto sagrado: leer.

31 Foucault describe el trabajo exegético de la época preclásica como “un infinito cabrilleo del 
lenguaje que no cesa de desarrollarse, de volver sobre sí, de montar sus formas sucesivas” (2007, 

p. 53). De allí que considere que durante el período preclásico la exégesis no puede detenerse ya 

que, el lenguaje “al no estar encerrado jamás en una palabra definitiva, enunciará su verdad sólo 
en un discurso futuro, consagrado por entero a decir lo que ha dicho; pero este discurso mismo 

no tiene el poder de detenerse sobre sí y lo que dice lo encierra como una promesa, ligada aun a 

otro discurso” (p. 53). De lo que concluye que la tarea del comentario no puede acabarse nunca. 

Así mismo piensa el comentario de la época preclásica como un “hace nacer, bajo el discurso 

existente, otro discurso más fundamental y, por así decirlo, «más primero», que se propone 

restituir” (p. 53). El comentario surge, se valora, se limita y se anima gracias a un texto originario, 

el cual “promete como recompensa su descubrimiento final” (p. 53).



el mundo sobre sí mismo | 47

Foucault sostiene que los estudios en torno al lenguaje durante la época preclá-
sica no obedecían, como se verá más adelante, a la figura binaria de la Logique 

de Port-Royal, dividida en significante y significado. La Grammaire de Ramus 
(1515-1572), por ejemplo, tenía dos partes: (i) el estudio de la etimología, bus-
cando las “propiedades” intrínsecas de letras, sílabas y palabras completas; y 
(ii) el estudio de la sintaxis, que examinaba la conveniencia y comunión mutua 
de las propiedades de las palabras. Ninguno de los dos estudios se centraba en 
la búsqueda del sentido de las palabras. El signo era una figura “ternaria” (he-
redada de los estoicos y de los primeros gramáticos griegos), que era estudiado 
siguiendo tres aspectos: el dominio formal de las marcas, el contenido señalado 
por ellas y las similitudes que ligan las marcas y las cosas. Según el filósofo 
francés el lenguaje, al no depender de un contenido representativo, alcanzaba 
un “ser propio”, no era reductible a un simple instrumento32.

La escritura de la música tampoco se reducía a una simple representación 
de sonidos. Al revisar la notación musical de ese tiempo se evidencia 
que se encontraba estrechamente relacionada con la palabra. La nota-
ción seguía “trazos” que guardaban similitud con los acentos y signos 
de puntuación (eran prosódicos y sintácticos) tanto en la música más 
representativa de la época como Leoninus33 (1150-1200) y Perotinus34 

32 En palabras de Foucault: “Los signos habían sido depositados sobre las cosas para que los hombres 

pudieran sacar a luz sus secretos, su naturaleza o sus virtudes; pero este descubrimiento no era más 

que el fin último de los signos, la justificación de su presencia; era su posible utilización y la mejor sin 
duda alguna; pero no tenían necesidad de ser conocidos para existir: aun si permanecían silenciosos 

y si nunca había una persona que los percibiera, no perdían su consistencia. No era el conocimiento, 

sino el lenguaje mismo de las cosas lo que los instauraba en su función significante” (2007, p. 65).
33 Compositor francés, se le atribuye la creación del Grand livre d’órganum (en latín Magnus liber 

organi), este libro, posteriormente editado por Pérotin, creó las bases para una nueva concepción 

de la composición escrita. Muchas de sus obras eran las partes solistas de los cantos responsoriales 

de la misa y del oficio. Si el lector desea consultar obras de Léonin puede escuchar el trabajo de 
Capella Monacensis (1968).

34 Compositor francés, considerado el compositor más importante de la escuela de Notre Dame y 



48 |  michel foucault, la música y la historia

(1200-1250) y en las piezas menos reconocidas como las de Hildegard 
von Bingen35 (1078-1179). Su significado se modificaba según el contexto. 
Incluso, cuando la notación dejó de ser alfabética gracias a Hucbaldo (840-
930) y Guido d’ Arezzo36 (995-1050) no se logró representar con precisión 
ni las duraciones, ni las alturas, ni el timbre de cada sonido. La escritura 
musical, a partir de lo que se podría llamar unos dibujos melódicos, se 
relacionaba estrechamente con la palabra, lo cual no cambió desde los 
tiempos de Agustín hasta bien entrada la época moderna. 

La música sacra, desde el punto de vista agustiniano, obedecía a un orden 
sagrado, buscaba asemejarse a lo divino, extendiéndose a lo largo de la 
cadena de la convenientia; las palabras bíblicas determinaban sus regulacio-
nes métricas y estas a su vez comportaban unos numeri iudicales (en cuya 
potencia se revelaba lo eterno). En este sentido, las palabras que los grandes 
coros entonaban en las iglesias eran indicios de una especie de lenguaje 
previo repartido por Dios en el mundo, una suerte de huella de lo divino, 
razonamiento que ahora solo le es familiar a un conocimiento cabalístico o 
esotérico de las escrituras. En todo caso, la semejanza parece escabullirse 
entre las páginas de las teorías sobre la música de la Edad Media y de la 
antigüedad. Estas maneras de pensar la música afectaron profundamente la 

creador de unas de las primeras obras polifónicas. Si el lector desea consultar obras de Perotin 

puede escuchar el trabajo de The Hilliard Ensemble, llamado Viderunt omnes (1989).
35 Hildegard fue una compositora alemana. Se trata de una mujer excepcional, se dedicaba a oficios 

que en ese entonces se consideraban exclusivamente masculinos: la escritura, la medicina y, por 

supuesto, la composición musical. Si el lector desea consultar obras de Hildegard von Bingen, 

puede escuchar la Oxford Camerata, en su trabajo denominado Heavenly Revelations: Hymns, 

sequences, antiphons, responds (1995) o al Ensemble Organum, en su trabajo llamado Laudes de 

Sainte Ursule (1997). 
36 Compositor italiano, conocido porque escribió música con símbolos llamados neumas, y porque 

fue quien dio los nombres a las notas que hoy se conocen. Si el lector desea escuchar obras de 

Guido d’ Arezzo puede confrontar el trabajo de Christopher Gabbitas y David Miller, llamado The 

mistery of do-re-mi (1998).



el mundo sobre sí mismo | 49

práctica de la misma; como se pudo ver, la estética en ocasiones se redujo 
a la legitimación de un tipo de música particular y condenaba otra por-
ción de prácticas musicales. Si en el tiempo de Agustín se le permitió a la 
teorización de la música hacer parte del cuadrivio (conjunto de las cuatro 
artes liberales: aritmética, música, geometría y astrología o astronomía) 
se debe a su articulación con la palabra, porque no se había pensado en 
términos de “representación”, sino como desciframiento de los indicios 
dejados aquí y allá por la divinidad. En todo caso, esta manera de pensar 
la música cambiará radicalmente con el paso del tiempo, generando una 
discontinuidad con el pensamiento de la época clásica. 





| 51

CAPÍTULO 2.

La música en la cuadrícula

Con la llegada de la época clásica, la semejanza comienza a ser conside-
rada de manera negativa y se identifica como un error37. El derrumbe 

de esta práctica discursiva prefigura una discontinuidad entre el período 
preclásico y el clásico. Algunos de los rasgos de esta discontinuidad se 
pueden rastrear, por ejemplo, en la creciente necesidad de ordenar el 
mundo por medio del análisis, partiendo de lo simple a lo complejo; en 
definitiva, se trata del empeño de remplazar la capacidad de tejer relaciones, 
por el ejercicio de discernir las cosas con mayor claridad y evidencia38. 

37 Aquí Michel Foucault se refiere a los primeros filósofos modernos, entre otros, cita a Francis Bacon 
(1561-1626), quien en su libro Novum organum (1620) arremete contra la semejanza: “El espíritu 

humano se inclina naturalmente a suponer en las cosas un orden y una semejanza mayores de los 

que en ellas se encuentran; y en tanto que la naturaleza está llena de excepciones y de diferencias, 

el espíritu ve por doquier armonía, acuerdo y similitud. De allí, esa ficción acerca de que todos los 
cuerpos celestes describen, en su movimiento, círculos perfectos” (Foucault, 2007, p. 63).

38 Para Michel Foucault, las cinco manifestaciones más evidentes de esta discontinuidad son: (i) el 

papel de la comparación ya no es el de revelar el ordenamiento del mundo, “se la hace de acuerdo 

con el orden del pensamiento y yendo naturalmente de lo simple a lo complejo” (Foucault, 2007, 

p. 63). (ii) La sustitución de la jerarquía analógica por el análisis: en la época preclásica se admitía 



52 |  michel foucault, la música y la historia

En palabras de Michel Foucault: “A partir del siglo XVII, la semejanza es 
rechazada hasta los confines del saber, del lado de sus fronteras más bajas 
y más humildes. Allí, se liga a la imaginación, a las repeticiones inciertas, a 
las analogías empañadas” (2007, p. 57). 

René Descartes jugó un papel importante en esta discontinuidad, su filosofía 
confirma la exclusión de la semejanza como experiencia fundamental y forma 
primera del saber, a sus ojos esta práctica discursiva no sería más que una 
mixtura, una confusión: “Es un hábito frecuente ―dice Descartes en las pri-
meras líneas de las Regulae―, cuando se han descubierto algunas semejanzas 
entre dos cosas, el atribuir a una y a otra, aun en aquellos puntos en que de 
hecho son diferentes, lo que se ha reconocido como cierto solo de una de las 
dos” (Foucault, 2007, p. 77). Así es que, durante el período clásico la seme-
janza se desplazó por el orden, por la comparación en términos de identidad 
y diferencia. Por esta razón, el caballero andante para quien las figuras más 
cotidianas desencadenaban las similitudes más maravillosas, quien a cada 
paso se tropezaba con castillos, doncellas y gigantes, fue considerado loco 
y sus libros de caballería no eran otra cosa que un encantamiento. 

el sistema global de correspondencia; en la época clásica, “toda semejanza será sometida a la prueba 

de la comparación, es decir, no será admitida sino una vez que se encuentre, por la medida, la unidad 

común o más radicalmente por el orden, la identidad y la serie de las diferencias” (p. 63). (iii) El 

juego de las similitudes ya no será infinito por el surgimiento de la numeración: en la época preclásica 
“siempre era posible descubrir nuevas [similitudes] y la única limitación provenía del ordenamiento 

de las cosas, de la finitud de un mundo encerrado entre el macrocosmos y el microcosmos” (p. 
63). (iv) La actividad del espíritu ya no consistirá en relacionar las cosas entre sí sino “discernir”: 

en la época preclásica este emprendía la búsqueda de todo parentesco, de toda pertenencia, de 

toda “naturaleza secretamente compartida”. En la época clásica ¿el espíritu? pretende establecer 

las identidades y diferencias: “El discernimiento impone a la comparación la búsqueda primera y 

fundamental de la diferencia: darse por intuición una representación clara y distinta de las cosas” (p. 

63). (v) La historia y la ciencia van a quedar separadas una de otra: en la época clásica la erudición, 

la lectura de los autores y el juego de sus opiniones se oponen a los “juicios seguros”. Solo esto 

último constituye la ciencia y si “hubiéramos leído todos los razonamientos de Platón y Aristóteles 

no habríamos apresado, al parecer, nada de ciencia, sino de historia” (p. 63).



la música en la cuadrícula | 53

Ahora bien, la comparación sigue ocupando un papel privilegiado en el 
pensamiento, incluso, en la lógica cartesiana:

Si Descartes rechaza la semejanza, no lo hace excluyendo del pensamiento 
racional el acto de comparación, ni tratando de limitarlo, sino por el con-
trario universalizándolo y dándole con ello su forma más pura. En efecto, 
por la comparación, encontramos «la figura, la extensión, el movimiento 
y otras cosas semejantes» ―es decir, las naturalezas simples― en todos 
los sujetos en los que pueden estar presentes. Y, por otra parte, en una 
deducción del tipo: «toda A es B, toda B es C, en consecuencia, toda A es 
C», queda en claro que el espíritu “compara entre sí el término buscado y 
el término dado, a saber, A y C, en el respecto en que ambos son B”. En 
consecuencia, si ponemos aparte la intuición de una cosa aislada, puede 
decirse que todo conocimiento se obtiene por la comparación de dos o más 
cosas entre ellas. (Foucault, 2007, p. 78) 

Si la semejanza determinaba los discursos en torno a la música que circu-
laba antes del siglo XVII, en el período clásico hay una preocupación por 
el orden y la comparación en términos de identidad y diferencia. ¿Acaso 
el pensamiento musical obedecía a la misma práctica discursiva que de-
terminaba, entre otros, a la gramática general, la matemática, la física y el 
análisis de la moneda de ese tiempo?

2.1.El análisis de la música clásica

A continuación, me ocuparé de comentar el Compendium Musicae de René 
Descartes. Si quisiera proceder como el filósofo francés lo hace en las Medi-

tationes de Prima Philosophia (Meditaciones metafísicas), debería evaluar 
la existencia de la música (de los sonidos, de los ecos y de las resonancias, 
incluso del silencio). Así, en un primer momento, llegaría ineludiblemente 
a la conclusión de que el sonido es percibido por los sentidos y que estos 
a su vez (con lo escalofriante del asunto) engañan ―prueba de ello serían 



54 |  michel foucault, la música y la historia

los sonidos de los sueños―. Todos los sonidos cargarían con la cruz de 
ser posibles falsificaciones (simples quimeras auditivas, tal vez hijas del 
delirio). Posteriormente, debería reconocer que no solo las verdades “em-
píricas” del sonido son engañosas: las “formales” también son dubitables 
(ya que hasta estas podrían ser creación de un genio maligno). En última 
instancia, la música desde su elemento constituyente, se movería en el 
terreno de lo incierto. 

Daniel Martín Sáez39, en su artículo, Compendium musicae: la teoría musi-
cal de Descartes, sostiene que la postura cartesiana de desconfianza hacia 
los sentidos, ya se encontraba prefigurada en su obra temprana:

Para él los sentidos son incapaces de verdad y sólo la razón es 

poseedora de ella. Esta idea, que tanto se reflejará en su Discurso 

del Método, y en la mayoría de sus obras, aparece ya en este 

compendio. Lógicamente, esta devaluación conlleva la idea de 

que los sentidos han de ser deleitados con relaciones acordes a su 

insignificancia. (Sáez, 2008, p. 25)

Si continuara imaginando cómo hubiera tratado la música, debería pensar 
el lugar que ocuparía en la estética musical la suposición de que el hombre 
(a diferencia de Dios) es un ser compuesto, dividido en sustancia pensante 
(res cogitans) y en sustancia extensa (res extensa)40. Para el filósofo francés 

39 Para encontrar información sobre Daniel Matín Sáez refiérase a la entrevista que realicé para esta 
investigación denominada René Descartes y la Disección de la Música (2014), publicada en la 

Revista Filosófica y Literaria Cazamoscas, año 6, número 7.
40 El llamado “dualismo cartesiano” es recurrente a lo largo de su obra. En otro fragmento escribió: 

“El alma humana no solo no consta de ningún accidente, sino que es ella misma pura substancia: 

aunque se muden sus accidentes, es decir, que comprenda unas cosas, quiera otras, perciba otras, 

etcétera, no cambia en su esencia; el cuerpo humano, por el contrario, se convierte en algo distinto 

por el simple hecho de cambiar la figura de ciertas partes. Por todo lo cual se sigue que el cuerpo 
se extingue fácilmente, mientras que el alma es por naturaleza inmortal” (Descartes, 2001, p. 162).



la música en la cuadrícula | 55

el pensamiento (la razón) sería indubitable, y el cuerpo, no sería más que 
el productor de información de la que no se puede tener mayor certeza:

La mente que, usando su libertad congénita, supone que todas esas 

cosas no existen (aun aquellas cuya existencia es casi indudable), se 

da cuenta de que no puede ser que ella misma no exista. Lo cual es 

de gran utilidad, puesto que de esta manera se distingue fácilmente 

qué es lo que atañe a sí misma, es decir, a la naturaleza intelectual, y 

qué es lo que se refiere al cuerpo. (Descartes, 2001, p. 156)

La razón ―el buen sentido o la res cogitans― parece ser la encargada de 
distinguir lo verdadero de lo falso (debe ser esa “luz natural” dada a los 
humanos para iluminar esas construcciones sonoras que, como las “tinieblas 
inextricables”, amenazaban con el engaño y la ceguera). En este momento, 
se podría concluir que la música solo se haría cognoscible gracias a las 
verdades formales, aquellas que resistieron la duda metódica, libres de los 
engaños propios del cuerpo o del genio maligno. La música sería tratada 
ante todo como res extensa. De esta manera, la preocupación de la estética 
musical se traslada al sonido para ser estudiado gracias a sus propiedades 
cuantificables, en otras palabras, lo que se podría conocer de la música 
serían sus comportamientos matemáticos despojados de los simbolismos 
y analogías que tenían en la antigüedad (los estudios de la armonía, preo-
cupados específicamente por las alturas y duraciones). 

Finalmente, se hace evidente que el sujeto que tendría derecho a hablar 
de música sería aquel que pueda analizar el sonido, como res extensa, 
teniendo como única herramienta confiable su propia “razón”, no para 
encontrar mayor deleite sino para buscar aquello que la música tiene de real, 
de verdadero, de medible y cuantificable, lo cual coincide con lo escrito 
en el Compendium. Descartes sostiene que: la música tiene como objeto 
el sonido y que en “lo que se refiere a la naturaleza del propio sonido, es 
decir, de qué cuerpo y de qué modo brota más agradablemente, es asunto 
de los físicos” (1992, p. 56).



56 |  michel foucault, la música y la historia

Descartes en su Discours de la méthode (1637) (El discurso del método) 
presenta el análisis como el camino a seguir para lograr el “progreso del 
conocimiento”. En este momento de la escritura me parece ineludible pre-
guntarme si en un pequeño Compendium sobre la música, se podría entrever 
la aplicación de sus precauciones metodológicas, redactadas veinte años 
después en su Discours. A lo que debo responder que en el Compendium 
el autor pretendía que toda verdad fuera evidente, clara y distinta (que no 
se pudiera poner en duda). De allí su interés en el análisis formal en el que 
recurría al estudio de las partes simples ―las cuales podía verificar― para 
dar cuenta de las partes complejas. También es cierto que se trata de un 
texto ordenado cuidadosamente y en el que sus enumeraciones son lo más 
completas posibles. En conclusión, debo reconocer que me sorprende la 
manera en que este libro prefigura su pensamiento, si bien se puede ge-
nerar un debate en torno a la exactitud y meticulosidad con que aplicó el 
método que aún no había escrito, me parece que se trata de un documento 
que presenta una sustitución del pensamiento analógico por el análisis.

El Compendium se suma al establecimiento del orden de la época clásica, 
de allí que aplique sus tres modalidades capitales: análisis, matemática 
(mathesis) y taxonomía (taxinomia)41. Estas nociones, para Foucault, no 
designan dominios separados, sino que ―gracias a un ordenamiento de 
identidades y diferencias― se entrelazan en el “proyecto de una ciencia 
general” (2007, p. 77). No se puede dejar de pensar que esto definió, de 
alguna manera, el pensamiento cartesiano en torno a la música; en definitiva, 

41 Para Michel Foucault es posible definir el período clásico, gracias a un “sistema articulado” en el 
que interactúan la mathesis y la taxinomia. (i) La mathesis se encarga de estudiar las naturalezas 

simples y su método universal es el álgebra. Se define como “la ciencia de las igualdades y, por 
ello, de las atribuciones y de los juicios; es la ciencia de la verdad” (Foucault, 2007, p. 68). (ii) La 

taxinomia se encarga de estudiar las naturalezas complejas (las representaciones en general, tal 

como se dan a la experiencia) para con ello, instaurar un “sistema de signos”. La taxinomia, a su 

vez, trata de “las identidades y de las diferencias, es la ciencia de las articulaciones y de las clases; 

es el saber acerca de los seres” (p. 68).



la música en la cuadrícula | 57

lo que buscaba Descartes era desarrollar una gramática musical con bases 
matemáticas, es decir, pretendía ordenar la música: incluirla en una ciencia 
general del orden, circunscribirla al proyecto de una “ciencia universal” que 
debía abordar todo lo existente, a partir de la llamada mathesis universalis42.

42 La mathesis universalis fue una pretensión de fundar una ciencia universal, distintos autores 

trabajaron en este proyecto, especialmente Descartes y Leibniz (1646-1716). Para Descartes se 

trata de buscar “un lenguaje más perfecto que cualquier lenguaje natural”, se les atribuye el primer 

intento de construir un sistema puramente formal. Foucault caracteriza esta pretensión de una 

manera paradójica: (i) por un lado, “las relaciones entre los seres se pensarán bajo la forma del 

orden y la medida, pero con ese desequilibrio fundamental que consiste en que siempre se pueden 

remitir los problemas de la medida a los del orden. De manera que la relación de toda mathesis 

con el conocimiento se da como posibilidad de establecer entre las cosas, aun las no mensurables, 

una sucesión ordenada” (Foucault, 2007, p. 68). (ii) Y, por otro lado, “esta relación con la mathesis 

en cuanto ciencia general del orden no significa una absorción del saber en la matemática, ni 
que se funde en ella todo conocimiento posible; por el contrario, en correlación con la búsqueda 

de una mathesis, se ve aparecer un cierto número de dominios empíricos que hasta entonces no 

habían estado formados ni definidos. En ninguno de estos dominios, o poco menos, es imposible 
encontrar rastros de un mecanismo o una matematización y, sin embargo, todos se han construido 

sobre el fondo de una posible ciencia del orden” (p. 68).



58 |  michel foucault, la música y la historia

2.2. Afecciones y pasiones en la música clásica

Afecciones: duraciones y alturas 

A diferencia de Agustín, Descartes en el Compendium Musicae no se preo-
cupó por la métrica determinada por la palabra, sino por ―lo que se podría 
llamar― las propiedades del sonido. La música debía fundamentarse en 
el estudio de las affectiones (afecciones), en tanto propiedades del sonido. 
Según Ángel Gabilondo, Descartes buscaba la cuantificación de los flujos 
aéreos: la “medida de lo invisible” (1949, p. 12). Quisiera detenerme en 
dos de las rutas emprendidas por el filósofo francés: el estudio de la duratio 
(duración) y el estudio de la intensio (altura)43. 

En cuanto a la propiedad relativa a la duración de los sonidos, el filósofo 
escribe: “el tiempo en los sonidos debe estar constituido por partes iguales” 
(Descartes, 1992, p. 32). Entonces, la división rítmica ha de ser geométrica 
y debe estar mediada por una unidad (como toda naturaleza simple); de 
allí el pulso y las subdivisiones de las duraciones musicales (binarias y 
ternarias). Por otro lado, al referirse a la propiedad del sonido relativa a 
la altura, el análisis cartesiano se centra en los “intervalos”, en la relación 
entre dos sonidos partiendo del más grave: “De los dos términos que se 
necesitan en una consonancia, el más grave es con mucho el más potente, y, 
en cierto modo, contiene en sí al otro” (Descartes, 1992, p. 67). Descartes 
divide los intervalos en “consonancias” y “disonancias”, debe recordarse 
que este estudio surge del análisis de los sonidos producidos por la división 
de una cuerda, de allí que encontrara en ellos ―como lo haría Pitágoras― 
relaciones aritméticas:

43 Suele explicarse como la propiedad del sonido que determina si un sonido es más grave o más 

agudo que otro, en la acústica contemporánea se determina la altura gracias a la frecuencia y se 

mide en oscilaciones por segundo (Hz).



la música en la cuadrícula | 59

Todas las consonancias pueden ser incluidas en tres géneros: o bien 

nacen de la primera división del unísono, son las consonancias 

llamadas octavas y forman el primer género; o bien, en segundo 

lugar, nacen de la división de la propia octava en partes iguales, 

son la quinta y la cuarta, a las que por esta razón, podemos llamar 

consonancias de segunda división; o, finalmente, de la división de 
la propia quinta, que son las consonancias de la tercera y última 

división. (Descartes, 1992, p. 75) 

Descartes al estudiar los intervalos genera una clasificación (a la manera en 
que se caracterizaban los seres en las ciencias naturales). La división entre 
consonancias y disonancias no solo ordenaba los sonidos, sino que determinaba 
el grado de perfección de los intervalos: “hay que advertir que el oído queda 
mucho más satisfecho cuando se termina por una octava que por una quinta, 
y lo mejor de todo es terminar con el unísono” (Descartes, 1992, p. 109). 

b. Las pasiones

El lector debe tener presente que, en general, durante la antigüedad la 
estética musical se centraba en la búsqueda de analogías y semejanzas 
(relacionaba el sonido, el orden del cosmos y las pasiones humanas). Por 
esta razón, las consonancias y las disonancias fueron pensadas en términos 
de simpatía y antipatía; teniendo la posibilidad de relacionar los análisis 
formales con las pasiones y afectos que se sienten al escuchar la música. 
Este vínculo se rompe cuando se entiende la música exclusivamente por 
medio del análisis formal. Por ello resulta llamativo que Descartes, al 
referirse a la música vocal, escribiera las siguientes palabras: “parece que 
si la voz humana nos resulta más agradable, es solamente porque más que 
ninguna otra es conforme a nuestros espíritus. Así, incluso nos es mucho más 
agradable la voz de los amigos que la de los enemigos según la simpatía o 
antipatía de las pasiones” (Descartes, 1992, p. 57). Más allá de detenerme en 
la primacía que le brinda a la voz sobre los instrumentos musicales, quisiera 
formular una pregunta: ¿Esta forma de relacionar sonidos y pasiones es lo 



60 |  michel foucault, la música y la historia

que el filósofo francés se reprocha a sí mismo años más tarde? ¿Acaso se 
arrepentía no solo de haber conservado estos conceptos, sino de no haber 
alcanzado una teoría puramente mecanicista de la música?44 

Ahora bien, no quisiera pasar por alto que en esa misma frase se refirió 
con sumo interés a las “pasiones”. Bien conocido es que Descartes, al 
final de su vida, se preocupó por caracterizarlas, pero normalmente no se 
recuerda que en el Compendium (muchos años antes de las cartas a Isabel 
de Bohemia y de escribir Les passions de l’âme) haya definido la música 
de la siguiente manera: “su objeto es el sonido y su finalidad es deleitar 
y provocar en nosotros las pasiones diversas” (Descartes, 1992, p. 55). 
¿Podría sostenerse que existe una relación entre la primera y la última obra 
del filósofo, que permita enlazar el estudio del sonido cartesiano que se 
encuentra en el Compendium, y el estudio de las pasiones que se encuentra 
en Les passions de l’âme? 

Aquí se podría imaginar qué pasaría si Descartes se ocupara de la música 
con los mismos procedimientos de los que se ocupó de las pasiones. Si 
el proyecto de Descartes en Les passions de l’âme, entre otras cosas, era 
establecer un ordenamiento de la manera en que se generan las pasiones, 
resulta fácil imaginar cómo estas son generadas a partir de un estímulo 
musical: (i) después de la percepción, el torrente sanguíneo (que lleva los 
llamados espíritus animales), se dirige hacia el cerebro; (ii) en el cerebro 
se comunica con la glándula pineal (lugar en donde se encuentra el alma), 
allí el alma se afecta por la música; (iii) la glándula pineal pone de nuevo 

44 En general el mecanicismo se entiende a partir de la negación de las “entidades espirituales”. 

Descartes y otros filósofos modernos sostenían que “la única causalidad es la influencia física”. 
En este caso, se podría suponer que una teoría mecanicista de la música no la relacionaría con 

alguna entidad metafísica, sino que reduciría el fenómeno musical a sus componentes físicos, es 

decir, a lo que ahora se conoce como las propiedades del sonido. Lo llamativo de este apartado es 

que Descartes hace alusión a la sympathia y la antipatía que hace referencia a una causalidad que 

no es meramente física.



la música en la cuadrícula | 61

en movimiento el torrente sanguíneo hacia órganos específicos del cuerpo 
(según el tipo de música); (iv) y, por último, estos movimientos produ-
cen reacciones corporales acordes a las pasiones provocadas (como el 
sonrojo o la palidez). 

Se podría suponer que los mismos procedimientos utilizados en el análisis 
de la música (la comparación por identidad y diferencia, la mathesis y la 
taxonimia) deberían determinar cuáles son las pasiones causadas, sostenidas 
y potenciadas al escuchar la música por los movimientos de la sangre (los 
“espíritus animales”). Descartes en el Compendium ―a pesar de que aún 
no formulaba su teoría de las pasiones― sostiene que ese camino debía 
tomarse: “por lo que se refiere a las diferentes pasiones que la música puede 
provocar en nosotros [escribió], según la diferente medida, opino que, en 
general una medida más lenta provoca en nosotros movimientos más lentos, 
como la languidez, la tristeza, el miedo, la soberbia, etc.; en cambio una 
medida rápida produce pasiones más vivaces cómo la alegría” (1992, p. 65).

A pesar de que no realizó un estudio detenido de las pasiones de la música, 
no se puede negar que el filósofo renacentista ―desde su juventud― había 
previsto que la música estaba estrechamente relacionada con las pasiones 
humanas. En definitiva, lo que parece ser más interesante de este estudio 
es la necesidad de suponer una correspondencia entre las propiedades del 
sonido (en tanto affectiones) y los afectos (affectus). Esto lo condujo a pen-
sar que se debe iluminar la manera en que un “ordenamiento” de sonidos 
“representa” pasiones determinadas. Prueba de ello es que al finalizar el 
Compendium (con un poco de frustración) esbozara este proyecto: “ahora, 
ciertamente, debería tratar a continuación por separado cada movimiento 
del alma que la música pueda excitar, y debería mostrar por qué grados, 
consonancias, tiempos y otras cosas deben ser excitados tales movimientos; 
pero esto excedería los límites de un compendio” (Descartes, 1992, p. 112). 



62 |  michel foucault, la música y la historia

2.3.La representación de la música y 
la música como representación

Foucault sostiene que a partir del siglo XVII el lenguaje no se plantea como 
una de las figuras del mundo (ni como la signatura impuesta a las cosas desde 
el fondo de los tiempos en cuya presencia se oculta latente la promesa de un 
vestigio originario). Con el tiempo se convirtió en una simple maquinaria: un 
instrumento para “representar”. Las palabras ya no se asemejan a lo divino, 
no tienen derecho a ser su marca secreta, se han ligado irresolublemente al 
conocimiento. La verdad se debe a la percepción evidente y definida, las 
palabras no tienen otro papel que traducir lo verdadero:

No hay ya signo desconocido, ni marca muda. No se trata de que los 

hombres estuvieran en posesión de todos los signos posibles, sino 

de que sólo existen signos a partir del momento en que se conoce 

la posibilidad de una relación de sustitución entre dos elementos 

ya conocidos. El signo no espera silenciosamente la venida de 

quien puede reconocerlo: nunca se constituye sino por un acto de 

conocimiento. Aquí es donde el saber rompe su viejo parentesco con 

la divinatio. […] Su tarea era revelar un lenguaje previo repartido por 

Dios en el mundo; en este sentido, y por una implicación esencial, 

adivinaba y adivinaba lo divino. A partir de ahora, el signo empezará 

a significar dentro del interior del conocimiento: de él tomará su 
certidumbre o su probabilidad. (Foucault, 2007, p. 66)

Durante la época clásica, las preguntas del análisis del lenguaje se centran 
en la representación: ¿Cómo puede estar ligado un signo a lo que significa? 
Esta nueva preocupación, el análisis del sentido y de la significación, ocupa 
un lugar predominante. Según Foucault, con la aparición de estos estudios, 
en especial, los desarrollados en la gramática general o de Port-Royal 
(1660) de Claude Lancelot (1615-1695) y Antoine Arnauld (1612-1694), se 
establece lo que llama el “primado” de la representación (repraesentatio). 



la música en la cuadrícula | 63

Este tipo de análisis, en medio de su búsqueda de los principios que obe-
decieran todas las lenguas, privilegiaron la comprensión del lenguaje como 
una representación del pensamiento. 

El filósofo francés sostiene que se trata de una discontinuidad, de una con-
sideración del lenguaje radicalmente diferente a la que se tenía en los siglos 
precedentes. El lenguaje ha perdido su lugar en el mundo de los humanos 
y en el mundo de sus dioses: su existencia se ve reducida; ya no es más 
que un tipo particular de representación: “tendrá desde luego como tarea el 
decir lo que es, pero no será más que lo que dice” (Foucault, 2007, p. 55). 
Los signos dejaron de ser ternarios (ya no se trata de buscar el dominio 
formal de las marcas, ni el contenido señalado por ellas, ni las similitudes 
que las ligan a las cosas) y la reflexión en torno al lenguaje se centra en el 
análisis del enlace de un significante y un significado45.

La representación de la música

Como advertirá el lector, desde hace mucho tiempo la repraesentatio (en-
tendida como “presentación intencional” de un objeto) ha jugado un papel 

45 El estudio del signo en tanto significante y significado de Port-Royal está dividido en tres tipos 

de enlace. (i) El origen del enlace: un signo puede ser natural (como el reflejo en un espejo 
designa lo que refleja) o de convención (como una palabra puede significar una idea para un grupo 
de hombres). Solo existen signos a partir del momento en que se conoce la posibilidad de una 

relación de sustitución entre dos elementos ya conocidos. (ii) El tipo de enlace: un signo puede 

pertenecer al conjunto que designa (como la buena cara forma parte de la salud que manifiesta) 
o estar separado de él (como las figuras del Antiguo Testamento son los signos lejanos de la 
encarnación y de la redención). Esta alternativa no es radical; pues el signo, para funcionar, debe 

estar a la vez insertado en lo que significa y ser distinto de ello. (iii) La certidumbre del enlace: un 
signo puede ser constante, al punto de que se esté seguro de su fidelidad (así, la respiración señala 
la vida) o puede ser simplemente probable (como la palidez del embarazo). 



64 |  michel foucault, la música y la historia

primordial en el saber ―incluso antes de la época clásica―, pero se debe 
tener en cuenta que, tanto la manera en que se piensa la representación, 
como la manera en que interviene en el lenguaje durante la época clásica, 
no habían tenido precedente. Tal vez, la manifestación más relevante de 
esta discontinuidad sea que, por primera vez, el gramático asume que cada 
representación obedece a un juego en el que se desdobla y se duplica. Una 
palabra al ser una impresión, sensorial o intelectual, una idea, una imagen o 
una percepción representada, termina por representar otra impresión y para 
traducirse a sí misma necesita de una tercera impresión que la represente, y 
esta sustitución continuaría en un movimiento infinito46. Foucault advierte 
que: “todas las representaciones están ligadas entre sí como signos, entre 
todas forman como una red inmensa; cada una se da, en su transparencia, 
como signo de lo que representa” (2007, p. 72). 

Para trazar, como en el caso de la época preclásica, posibles relaciones entre 
la práctica musical y la reflexión en torno al lenguaje, se debe recordar que 
una de las características más representativa de esa época es la seculari-
zación de la música. En esos años, gracias a compositores como Josquin 
des Prez47 (1440-1521), la música “profana” comenzó a tener una mayor 
circulación, y a pesar de que muchos músicos como Giovanni Pierluigi da 

46 Foucault lo explica con las siguientes palabras: “La Logique de Port’ Royal enuncia antes de decir 

qué es un signo: «cuando no vemos un cierto objeto sino como representación de otro, la idea que 

de él se tiene es una idea de signo y este primer objeto es llamado signo» ¿Acaso no se tiene así 

tres términos, la idea significada, la idea significante y, en el interior de esta última, la idea de su 
papel de representación? […] Una idea puede ser signo de otra no solo porque se puede establecer 

entre ellas un lazo de representación, sino porque esta representación puede representarse siempre 

en el interior de la idea que representa. Y también porque, en su esencia propia, la representación 

es siempre perpendicular a sí misma: es a la vez indicación y aparecer, relación con un objeto y 

manifestación de sí. A partir de la época clásica, el signo es la representatividad de la representación 

en la medida en que ésta es representable” (2007, p. 70). 
47 Compositor francés, si el lector desea conocer obras de Josquin des Prez puede escuchar el trabajo 

de The Tallis Scholars, llamado L’homme armé masses (1989).



la música en la cuadrícula | 65

Palestrina48 (1525-1594) se “enlistaron” en la contrarreforma, la iglesia 
católica perdió poco a poco la exclusividad en el terreno musical. Este 
fenómeno, político y social, también da cuenta de una nueva relación entre 
la música y la palabra, incluso, numerosos compositores se dedicaron a la 
música netamente instrumental; como lo harían Luys de Narváez49 (1500-
1560), John Dowland50 (1562-1626) y Girolamo Frescobaldi51 (1583-1643), 
quienes escribieron los primeros “métodos” para instrumento solista. 

Ahora bien, la música vocal durante la época clásica no deja de ser importante, 
prueba de ello es que compositores como Claudio Monteverdi52 (1567-1643), 
Jean Baptiste Lully53 (1632-1687) y Georg Friedrich Händel54 (1685-1759) 
le daban un papel preponderante al canto. A pesar de ello, puede sostenerse 
que la discontinuidad del pensamiento en torno al lenguaje se refleja en la 
práctica musical, cuando se pone en evidencia que la ópera, las canciones y 
los himnos protestantes no eran equivalentes a los cantos de la Edad Media 
que se encontraban en detrimento (tanto en la manera en que se componían, 
circulaban, se pensaban y se interpretaban). Esta discontinuidad se puede 

48 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Pierluigi da Palestrina puede escuchar el 

trabajo de Cantione Antiqua London, llamado Missa Aeterna Christi munera (1978). 
49 Compositor y vihuelista español. Si el lector desea conocer obras de Luys de Narváez puede 

escuchar el trabajo de Marta Almajano y Juan Carlos Rivera, llamado Obras de Luys de Narváez: 

el delfín de la música (1995).
50 Compositor inglés. Si el lector desea conocer obras de John Dowland puede escuchar el trabajo de 

Paul O’Dette, llamado Complete lute works (1996).
51 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Girolamo Frescobaldi puede escuchar el 

trabajo de Rinaldo Alessandrini y otros, llamado “Primo libro dei Madrigali” (1995).
52 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Claudio Monteverdi puede escuchar el 

trabajo del Ensemble of the Zurich Opera House, llamado L’Orfeo (1978).
53 Compositor italiano, muy influyente en Francia. Si el lector desea conocer obras de Jean Baptiste 

Lully puede escuchar el trabajo de Hervé Niquet y otros, llamado Grands Motets (1999).
54 Compositor alemán, muy influyente en Inglaterra. Si el lector desea conocer obras de Georg 

Friedrich Händel puede escuchar el trabajo de la Orquesta de la Ópera Estatal de Viena, llamado 

Seis conciertos para orquesta (1962).



66 |  michel foucault, la música y la historia

rastrear en el terreno de la “notación musical”. La notación sufre la mayor 
transformación de su historia, pues a partir de la época clásica, la música 
crea signos de “convención”, en otras palabras, abandona los viejos dibujos 
melódicos (que en el periodo preclásico se centraba en los pies métricos que 
se ordenaban por sílabas largas y cortas). 

La música como representación

Michel Foucault piensa que para establecer un signo “siempre se puede 
(y en efecto se debe) escogerlo de tal modo que sea simple, fácil de 
recordar, aplicable a un número indefinido de elementos, susceptible de 
dividirse él mismo y de recomponerse” (2007, p. 68). Acaso la búsqueda 
de la estética de la música de esta época, ¿no consiste en la creación de 
una sistematización en la cual se ordenen las representaciones de cada 
sonido? Estas relaciones permiten suponer que la música era pensada 
como una “representación”. Si la música deja de ser tanto “huella” de lo 
divino, como posibilidad de ascensión, si la caracterización (a la manera 
cartesiana) del sonido determina lo concerniente a la notación musical, 
si predomina el análisis puramente matemático y taxonómico de la mú-
sica, incluso, si en el Compendium se puede encontrar una necesidad de 
sistematización de la música a partir de su capacidad de representar las 
pasiones, ¿acaso esto no se debe a que se esperaba que la música fuera 
una integrante más del reino de las cosas claras y distintas, digna de ser 
representada, pero al mismo tiempo una de las formas de la representa-
ción de las pasiones, del orden y la medida? 

La nueva notación pretendía “representar” con precisión las alturas y las 
duraciones de cada sonido. Estas necesidades en la escritura musical, se 
relacionaban estrechamente con la búsqueda de una depuración técnica 
en la notación que permitiera mayor articulación entre distintos instru-
mentos, pero, sobre todo, con una necesidad de ordenamiento general: el 



la música en la cuadrícula | 67

“sistema tonal”55, el cual logró posicionarse gracias a compositores como 
Arcangelo Corelli56 (1653-1713), Tommaso Albinoni57 (1671-1750), y ni 
hablar del mismo Johann Sebastian Bach58 (1685-1750). Otros compo-
sitores no solo aplicaron el nuevo lenguaje, sino que teorizaron respecto 
a las posibilidades expresivas y representacionales de la música; entre 
ellos, se puede nombrar a Giulio Caccini59 (1550-1618), Marc’Antonio 
Cesti60 (1623-1669), Jean Philippe Rameau61 (1683-1764), Johannes 
Ockeghem62 (1420-1496) y Thomas Tallis63 (1510-1585). Lo cierto, es 
que desde entonces el estudio de la armonía, determinada numéricamen-
te, ha constituido parte fundamental del aprendizaje musical, al tiempo 
que se han realizado todo tipo de asociaciones entre las pasiones y estas 
características matemáticas de la música, incluso se debe tener presente 

55 Suele explicarse como la organización jerárquica de las notas musicales. La nota principal es llamada 

“tónica”, el resto de notas son de importancia decreciente y gravitan alrededor suyo. Se podría hacer 

una relación entre la perspectiva y la tonalidad, tanto en su origen en la sociedad burguesa, como en su 

desarrollo ligado a un ejercicio matemático.
56 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Arcangelo Corelli puede escuchar el trabajo 

de la Orquesta Barroca Inglesa, llamado Concerti Grossi: complete (1956).
57 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Tommaso Albinoni puede escuchar el 

trabajo del Conjunto Orquestal de L’Oiseau-Lyre, llamado Six concertos (1972).
58 Compositor alemán. Si el lector desea conocer obras de Johann Sebastian Bach puede escuchar el 

trabajo de Albert Schweitzer llamado Albert Schweitzer interpreta a Bach (1960).
59 Compositor italiano, se cree que en su tratado Le nueve musiche (1601) fue el primero en utilizar 

el cifrado del Bajo Continuo con las funciones armónicas. Si el lector desea conocer obras de 

Giulio Caccini puede escuchar el trabajo de Le nouve musiche, llamado Les joyaux de votre 

discotheque (1992).
60 Compositor italiano. Si el lector desea conocer las obras de Marc’Antonio Cesti puede escuchar 

el trabajo de Andres Bierbaum, llamado Orontea (1982).
61 Compositor francés y teórico de la música. Si el lector desea conocer obras de Jean Philippe Rameau 

puede escuchar el trabajo de Chistie William, llamado Les quetre grandes suites de Clavecin (1983). 
62 Compositor belga, muy influyente en Francia. Si el lector desea conocer obras de Johannes Ockeghem 

puede escuchar el trabajo de Holten Bo; et al. llamado Requiem; Missa Prolationum (1997). 
63 Compositor inglés. Si el lector desea conocer obras de Thomas Tallis puede escuchar el trabajo de 

The Tallis Scholars, llamado The complete english anthems (1986).



68 |  michel foucault, la música y la historia

el interés por explorar las capacidades programáticas e incidentales de la 
música de compositores como Antonio Vivaldi (1678-1741)64.

El lector no debe pasar por alto esta discontinuidad entre el período clásico 
y el preclásico, que no le fue extraña al Compendium. Este nuevo pensa-
miento en torno a la música que la emparenta con los procedimientos mate-
máticos y taxonómicos también es el momento en que la música se piensa 
más cercana a la noción de representación. Lo que me parece paradójico 
de este asunto es que al tiempo que la estética musical fue embestida por 
la razón, dejara de hacer parte de los saberes fundamentales de su época, 
pasó de ser una de las artes liberales a ser una de las bellas artes, en parte, 
gracias a su carácter representacional. Ahora bien, la duda que continuará 
hasta el presente acerca del papel de la representación en la música, lugar 
que desencadenará en los años siguientes todo tipo de debates en torno al 
sentido y las posibilidades expresivas de esta práctica artística.

64 Compositor austriaco. Si el lector desea conocer obras de Antonio Vivaldi puede escuchar el 

trabajo de New London Consort, llamado Concertos & Cantatas (1992).



| 69

CAPÍTULO 3.

La música y la historia

Según Michel Foucault, en el tránsito del período clásico a la moder-
nidad se evidencia una discontinuidad de la misma envergadura de la 

que se produjo entre el clásico y el preclásico (una oposición tan radical 
como la diferencia que puede encontrarse entre los círculos de Paracelso y 
la búsqueda del orden cartesiano). En el apartado anterior sostenía que el 
análisis había ocupado el lugar de la semejanza ―el ejercicio de discernir 
se había impuesto sobre el de relacionar―, ahora me ocuparé de la manera 
en que la historia se posiciona como la práctica discursiva privilegiada de 
los enunciados de la época moderna. Esta discontinuidad entre un período 
y otro no conlleva el abandono de las ciencias del orden (mucho menos la 
caída de todos los métodos científicos y de todo conocimiento que, mediante 
la experimentación o el razonamiento, alcance el rótulo de ciencia). Sin 
embargo, anuncia la aparición de un tipo de saber que se inmiscuye hasta 
en los que eran considerados “objetivos” y que en ese momento se creían 
ajenos a la historia. 

Para comenzar, quisiera recordar el papel fundamental que tiene la com-
paración al interior de la diciplina histórica. La historia es un ejercicio que 
consiste en producir organizaciones o relaciones:



70 |  michel foucault, la música y la historia

El espacio general del saber no es ya el de las identidades y 

las diferencias, el de los órdenes no cuantitativos, el de una 

caracterización universal, una taxinomia general, una mathesis 

de lo inconmensurable, sino un espacio hecho de organizaciones, 

es decir, de relaciones internas entre los elementos cuyo conjunto 

asegura una función; mostrará que estas organizaciones son 

discontinuas, que no forman, pues, un cuadro de simultaneidades 

sin rupturas, sino que algunas son del mismo nivel en tanto que 

otras trazan series o sucesiones lineales. (Foucault, 2007, p. 214). 

La semejanza y el análisis aparecían en los discursos en torno a la mú-
sica que circulaba antes del siglo XIX, se pueden encontrar tanto en el 
Compendium como en el De musica (Agustín no dejó de servirse de la 
convenientia a lo largo de su estética musical, ni Descartes dejó de servirse 
de la comparación por identidad y diferencia). En definitiva, hasta ahora 
puedo afirmar ―sin mucho riesgo a equivocarme― que a la música no le 
han sido extrañas las prácticas discursivas descritas por Michel Foucault 
en su arqueología del lenguaje. Ahora bien, quisiera estudiar los discursos 
que la modernidad trajo consigo.

3.1.La analogía histórica y la música moderna

A diferencia de Agustín y Descartes, Nietzsche en el Díe Geburt der tragö-

die decide remontarse a los tiempos de la antigüedad helénica, sin embargo, 
no se trata de un estudio netamente erudito, su interés por la historia obedece 
a la necesidad de confrontarla con la cultura alemana de su tiempo. De 
allí que, en su libro, las manifestaciones artísticas modernas tengan como 
referente el pueblo que se ha considerado la base de toda la civilización 
occidental. En el siglo XIX, la estética de la música de Nietzsche se hace 
posible gracias a la analogía histórica, la cual según Les mots et les choses 
es indispensable para la época moderna. El mismo Nietzsche reconoce su 
necesidad de interrogar el pasado para pensar el presente:



la música y la historia | 71

Con el ejemplo histórico expuesto [escribió Nietzsche] hemos 

intentado aclarar de qué modo la tragedia, así como únicamente puede 

nacer del espíritu de la música, así también perece por la desaparición 

de ese espíritu. Para mitigar lo insólito de esta aseveración y mostrar, 

por otro lado, el origen de este conocimiento nuestro tenemos ahora 

que enfrentarnos con mirada libre a los fenómenos análogos del 

presente, tenemos que adentrarnos en esas luchas que, como acabo 

de decir, son libradas, en las más altas esferas de nuestro mundo de 

ahora, entre el conocimiento insaciable y optimista y la necesidad 

trágica del arte (Nietzsche, 1973, p. 94).

Nietzsche sostiene que las fuerzas que hacían emerger la música griega ―lo 
dionisíaco y lo apolíneo― han tenido sus presentaciones análogas a lo largo 
de la historia de Occidente. Ejemplifica esta tesis cuando menciona que: 
“los enormes cortejos dionisíacos de la Grecia antigua tienen su analogía 
en los bailarines de san Juan y de san Vito de la Edad Media, los cuales 
iban de ciudad en ciudad bailando, cantando y saltando, en masas cada vez 
mayores” (Nietzsche,1973, p. 18). Como se imaginará el lector no solo las 
manifestaciones musicales son objeto de esta analogía histórica: lo que se 
encuentra en el centro de sus preocupaciones es la confrontación entre el 
“optimismo científico” y el “pesimismo trágico”, que no han dejado de 
determinar la práctica musical. Así es que quisiera detenerme a pensar la 
manera en que Nietzsche trae esta confrontación al presente (la lucha de 
los instintos que surgieron tanto de la necesidad terrible de desmesura y 
de la reconciliación con la naturaleza, como de la necesidad consoladora 
de un orden divino y de belleza).

 Nietzsche (demoledor) considera que la música moderna es una expe-
riencia desafortunada: la encuentra despojada de instintos. Para el filósofo 
alemán la música es indómita y en esto tal vez radique lo más relevante 
de su estética musical, pues la música no debe obedecer a los doctos, ni 
a los sabios, ni a los sacerdotes y mucho menos a la razón abstracta: “la 
erudición, el saber y la sabihondez, conscientes constituyen el auténtico 



72 |  michel foucault, la música y la historia

estorbo” (Nietzsche,1973, p. 151). Desde su perspectiva solo el artista 
puede extender su sensibilidad (como raíces) y alcanzar (en lo recóndito 
de la tierra) el instinto: “todo crecer y evolucionar en el reino del arte 
tienen que producirse dentro de una noche profunda” (p. 151). La mayor 
desgracia de la música moderna, entonces, consiste en “no haber brotado 
de semejante fuente misteriosa” (p. 156). Aquí toma distancia de la me-
tafísica clásica y preclásica: no busca ordenar o refrenar, las pasiones, el 
deseo o los instintos. Para poner en evidencia cómo esta caracterización 
filosófica le permite pensar la música moderna se puede recordar la opo-
sición nietzscheana a la ópera, la cual era síntoma del adormilamiento de 
los instintos artísticos modernos:

Lo que hoy nosotros llamamos ópera, que es una caricatura del 

drama musical antiguo, ha surgido por una imitación simiesca 

directa de la Antigüedad: desprovista de la fuerza inconsciente de 

un instinto natural, formada de acuerdo con una teoría abstracta, se 

ha portado cual si fuera un homunculus producido artificialmente, 
como el malvado duende de nuestro moderno desarrollo musical. 

Aquellos aristocráticos, cultos y eruditos florentinos que, a 
comienzos del siglo XVII, provocaron la génesis de la ópera, tenían 

el propósito claramente expresado de renovar aquellos efectos que 

la música había tenido en la Antigüedad, según tantos testimonios 

elocuentes. ¡Cosa extraña! Ya el primer pensamiento puesto en la 

ópera fue una búsqueda de efecto. Con tales experimentos quedan 

cortadas o, al menos, gravemente mutiladas las raíces de un arte 

inconsciente, brotado de la vida del pueblo. (Nietzsche, 1973, p. 151)

Nietzsche sostiene que la ópera es fruto del hombre teórico, del crítico, no 
del artista; de allí que considere que ella tenía como máxima pretensión 
encontrar un consuelo contra el pesimismo (a la manera en que el socratismo 
era un consuelo ante esas músicas titánicas llegadas a Grecia). Nietzsche 
arremete contra esta práctica artística (como lo hizo contra Eurípides) por 
diversas razones: por un lado, le parecía inconcebible la desproporcionada 



la música y la historia | 73

racionalidad que la dominaba, y por otro no soportaba la reducción artís-
tica que tenían que sufrir las obras al anhelar su excesiva popularización. 
Todo el circuito de la ópera moderna ha sido fruto de este agotamiento: el 
compositor y sus obras musicales, el público y el intérprete.

En lo concerniente al público moderno se evidencia una crítica mordaz en 
el siguiente párrafo: 

En la época de florecimiento del drama ático, algo de esa vida natural 
dionisíaca perduraba todavía en el alma de los oyentes. Éstos no 

eran un perezoso, fatigado público abonado todas las tardes, que 

llega al teatro con unos sentidos cansados y rendidos de fatiga, para 

dejarse emocionar aquí. En contraposición a este público, que es la 

camisa de fuerza de nuestro teatro de hoy, el espectador ateniense, 

cuando se situaba en las gradas del teatro, continuaba teniendo sus 

sentidos frescos, matinales, festivamente estimulados. Para él lo 

sencillo no era todavía demasiado sencillo: su erudición estética 

consistía en los recuerdos de felices días anteriores de teatro, su 

confianza en el genio dramático de su pueblo era ilimitada. Pero lo 
más importante es que eran tan raras las veces que sorbía la bebida 

de la tragedia, que siempre la saboreaba como si fuera la primera 

vez. (Nietzsche, 1937, p. 157)

En cuanto a los artistas modernos la crítica se señala de la siguiente manera:

Nos es lícito llamar al coro, en su estadio primitivo de la tragedia 

primera, un autorreflejo del hombre dionisíaco: lo que mejor puede 
aclarar este fenómeno es el proceso que acontece en el actor, el 

cual, cuando es de verdadero talento, ve flotar tangiblemente ante 
sus ojos la figura del personaje que a él le toca representar. Por 
una peculiar debilidad de la inteligencia moderna, nosotros nos 

inclinamos a representaros el fenómeno estético primordial de una 

forma demasiado complicada y abstracta. Para el poeta auténtico 



74 |  michel foucault, la música y la historia

la metáfora no es una figura retórica, sino una imagen sucedánea 
que flota realmente ante él, en lugar de un concepto. […] Sobre 
la poesía nosotros hablamos de modo tan abstracto porque todos 

nosotros solemos ser malos poetas. En el fondo el fenómeno 

estético es sencillo; para ser poeta basta con tener la capacidad de 

estar viendo constantemente un juego viviente y de vivir rodeado 

de continuo por muchedumbres de espíritus; para ser dramaturgo 

basta con sentir el impulso de transformarse a sí mismo y de hablar 

por boca de otros cuerpos y otras almas. (Nietzsche, 1973, p. 53)

Por último, quisiera mencionar que se oponía radicalmente a la exigencia 
de que primara el entendimiento de la palabra sobre la música. Nietzsche 
―gracias a lo que aprendió de los antiguos griegos― piensa que la ópera 
se debe a un entorpecimiento sensible; por un lado, es complaciente con 
una muchedumbre fatigada, su artificio desmedido surge del docto (y de su 
escandalosa esterilidad) y, por otro lado, termina en un sometimiento del 
espíritu de la música, ella que se vanagloriaba de ser el arte más puramente 
sensible, concreto, y que no necesitaba de intermediarios, ahora se encarga 
de una tarea que no le es propia: la “representación” de lo abstracto, la 
puesta en escena de un concepto65. De allí que el filósofo alemán repudiara 

65 Nietzsche, al comparar la música con el resto de las artes antiguas, encontró que esta, con sus 

líneas melódicas y cambios armónicos, se hacía perceptible “de una manera sensible y no abstracta 

en absoluto” (1973, p. 131). Según la filosofía nietzscheana se pueden distinguir dos tipos de 
literatura en el pueblo griego: la epopeya y la lírica, en la primera la lengua imitaba el mundo de 

las apariencias y de las imágenes, y en la segunda el mundo de la música. Cuando confronta la 

música con la poesía lírica concluye que: “ así como la lírica depende del espíritu de la música, así 

la música misma, en su completa soberanía, no necesita ni de la imagen ni del concepto, sino que 

únicamente los soporta a su lado […] Con el lenguaje es imposible alcanzar de modo exhaustivo 

el simbolismo universal de la música, precisamente porque esta se refiere de manera simbólica a 
la contradicción primordial y al dolor primordial existentes en el corazón de lo Uno primordial, 

y, por tanto, simboliza una esfera que está por encima y antes de toda apariencia” (Nietzsche, 

1973, p. 131). Así mismo cuando confronta la música con la epopeya se pregunta: “¿Qué cosa 



la música y la historia | 75

en grado sumo esa necesidad impuesta de que: “la palabra del texto dominase 
sobre el contrapunto, como el señor domina sobre el siervo. Pues las palabras, 
se decía, superan en nobleza al sistema armónico que las acompaña tanto como 
el alma supera en nobleza al cuerpo” (Nietzsche, 1973, p. 131). 

3.2.El origen de la música y la historia de los instintos

En el Díe Geburt der tragödie se pueden encontrar las prácticas discursivas 
que caracterizan la modernidad (a pesar de que el mismo Nietzsche años 
después lo considerara como un libro sumamente “oscuro”, que se encontraba 
en el umbral de lo comunicable y que se inclinaba hacia un grupo cerrado 
de personas: los artistas). Quisiera comenzar sosteniendo que el filósofo que 
consideraba que la excesiva instrucción histórica era una falencia, un error, 
jamás renunció al estudio del pasado, comprendiéndolo como una manera de 
enfrentarse a los problemas de su tiempo. Por esta razón, en Díe Geburt der 
tragödie, Nietzsche parte del estudio de la antigua Grecia, no solo porque com-
prende que se han convertido en un referente de toda la cultura occidental66; 

análoga podría ofrecer el poeta de las palabras, que se esfuerza por alcanzar aquella ampliación 

interior del mundo visible de la escena y su iluminación interna con un mecanismo mucho más 

imperfecto, por un camino indirecto, a partir de la palabra y del concepto?” (p. 131), y concluye 

que el poeta épico ―como el escultor― está inmerso en la intuición pura de las imágenes, y que 
en contraste “el músico dionisíaco, sin ninguna imagen, es total y únicamente dolor primordial y 

eco primordial de tal dolor” (p. 131).
66 Nietzsche recuerda la importancia de los griegos en Occidente: “Casi cada tiempo y cada grado 

de cultura han intentado alguna vez, con profundo malhumor, liberarse de los griegos, porque, 

en presencia de éstos, todo lo realizado por ellos, en apariencia completamente original y 

sinceramente admirado, parecía perder de súbito color y vida y reducirse, arrugado, a una copia 

mal hecha, más aún, a una caricatura. Y de esta manera estalla siempre de nuevo una rabia íntima 

contra aquel presuntuoso pueblecillo que se atrevió a calificar para siempre de «bárbaro» a todo 
lo no nativo de su patria […] Por desgracia, nadie ha tenido hasta ahora la suerte de encontrar la 

copa de cicuta con que semejante ser pudiera quedar sencillamente eliminado: pues todo el veneno 

producido por la envidia, la calumnia y la rabia no ha bastado para aniquilar aquella magnificencia 



76 |  michel foucault, la música y la historia

sino porque esa mirada al pasado le permite dar cuenta, entre otras cosas, 
de la práctica musical de su tiempo. 

Quizá el hallazgo más inquietante de este libro, consiste en que Nietzsche al 
estudiar la tragedia griega encontró que “en su origen era únicamente coro 
y nada más que coro” (1973, p. 163), de allí que postulara que esta nació 
realmente del espíritu de la música. El subtítulo original de su libro hacía 
referencia a este descubrimiento: Aus dem Geiste der Musik (en el espíritu 
de la música). El filósofo sostiene que, teniendo en cuenta que la tragedia 
nació de la música, ha sido injusto el estudio de los poetas al juzgarlos 
sin escuchar la música de sus tragedias, en especial, la obra de Sófocles 
y Esquilo. En palabras de Nietzsche: “Frente a una tragedia griega somos 
incompetentes porque en buena parte su efecto principal descansaba sobre 
un elemento que se nos ha perdido: la música” (1973, p. 163). 

De esta música enigmática (que hacía surgir las voces de los dioses y de 
los héroes, de Edipo y de Darío, de Atenea y de Heracles) no queda nada. 
Como si fuera poco, el canto del coro fue perdiendo su importancia, rele-
gado a un segundo plano. Eurípides pretendía llevar al público al escenario 
y para lograrlo debía deshacerse de los furores del coro: “Quien haya visto 
cuál es la materia de que los trágicos prometeicos anteriores a Eurípides 
formaban a sus héroes, y cuán lejos de ellos estaba el propósito de llevar 
a la escena la máscara fiel de la realidad, ése estará enterado también de la 
tendencia completamente divergente de Eurípides” (Nietzsche, 1973, p. 68). 

Aquí comienza la diatriba nietzscheana. El filósofo alemán se pregunta: 
“¿De dónde le vendría al artista la obligación de acomodarse a una fuerza 
que sólo en el número tiene su fortaleza?” (Nietzsche, 1973, p. 75). A lo 
que responde (satírico) que la única razón que Eurípides tenía para justificar 
esa preferencia se debía a que “no entendía” a sus predecesores (por esta 

contenta de sí misma” (1973, p. 89).



la música y la historia | 77

razón se empeñaba en la expulsión del coro y de la música, intentando 
“representar” solo lo real, lo simple y lo evidente). Eurípides cometía un 
error que no se puede pasar por alto: “consideraba que el entendimiento era 
la única raíz de todo gozar y crear” (p. 77). De allí que Nietzsche sostuviera 
que la tragedia de Eurípides era una corrupción, una caricatura y un simple 
artificio. Para el filósofo la tragedia se debía, ante todo, a la fuerza instintiva 
de la música: “En el drama musical antiguo no había nada que la gente 
tuviera que calcular […] Nunca, ni siquiera en Eurípides, se transformó la 
esencia del espectáculo en la esencia del juego de ajedrez” (p. 150).

Nietzsche sospechaba que Eurípides no podía ser pensado como una per-
sona sino como una “máscara” (el poeta, de alguna manera, se encontraba 
“poseído” por el daimon que estaba por dominar el espíritu griego). Lo que 
caracterizaba esa máscara era el pensamiento que sostiene que: “todo tiene 
que ser inteligible para ser bello” (Nietzsche, 1973, p. 76). El poeta trágico 
“con este canon en la mano examinó todas las cosas, y de acuerdo con ese 
principio las rectificó: el lenguaje, los caracteres, la estructura dramatúrgica, 
la música coral” (p. 76). Nietzsche llamó socratismo a esta máscara ―a 
esta forma del pensamiento griego― ya que fue Sócrates quien, de alguna 
manera, bajo este precepto, condenaba y repudiaba a su pueblo. En distintas 
ocasiones sostuvo que lo encontraba falto de inteligencia y cegado por la 
ilusión: “Con estupor advertía que todas aquellas celebridades no tenían 
una idea correcta y segura ni siquiera de su profesión, y que la ejercían 
únicamente por instinto” (Nietzsche, 1973, p. 82). 

Así la crítica nietzscheana se extiende hasta Sócrates: “¿Qué tuvo que 
descubrir él propiamente en el «sublime y alabadísimo» arte trágico, como 
lo denomina Platón?” (Nietzsche, 1973, p. 82) Para el filósofo ateniense 
la tragedia debió haber sido un espectáculo completamente irracional, 
en el cual podría encontrar “causas que parecían no tener efectos, y con 
efectos que parecían no tener causas; además, todo ello tan abigarrado y 
heterogéneo, que a una mente sensata tiene que repugnarle, y que para 
las almas excitables y sensibles representa una mecha peligrosa” (p. 82). 



78 |  michel foucault, la música y la historia

Eurípides y Sócrates son sobre todo los representantes de los “conocimien-
tos conscientes”, ambos se levantaban en contra de esa facultad creadora 
que Platón despreciaba porque le parecía similar al talento del adivino y 
del intérprete de sueños. El artista “no es capaz de poetizar hasta que no 
ha quedado inconsciente y ya ningún entendimiento habita en él” (p. 76).

En medio de este recuento histórico se puede bosquejar las dos nociones 
capitales de Díe Geburt der tragödie: lo dionisíaco y lo apolíneo. La estética 
de la música de Nietzsche recurre a un hallazgo histórico (no apela a una 
búsqueda del orden, ni a una mathesis, ni a una taxonimia reduccionista). 
La música griega obedecía a un quehacer “instintivo”, de allí que no la 
estudiaran por medio de conceptos, sino siguiendo “las figuras incisiva-
mente claras del mundo de sus dioses” (Nietzsche, 1973, p. 14). Porque, en 
definitiva, el filósofo comprende que “sus dioses dicen y a la vez callan la 
doctrina secreta de su visión del mundo”. Así es que Nietzsche se propone 
descifrar las dos divinidades que eran fuente del arte griego ―el origen de 
la música― y se servirá de ellas para pensar la música moderna.

Dionisio llegó a la Grecia antigua con un culto (oriental), el cual consistía 
en llevar a cabo una festividad de redención del mundo, gracias a él todos 
los instintos sublimes del pueblo se revelaban en una “idealización de la 
orgía”. El culto báquico ―como las festividades celebrabas en Babilo-
nia― provocaba la suspensión de “todos los lazos públicos y sociales” 
durante varios días: “lo central era el desenfreno sexual, la aniquilación 
de toda relación familiar por un heterismo ilimitado” (Nietzsche, 1973, 
p. 191). Nietzsche sostiene que en este tipo de fiestas se experimenta un 
estado de disolución en la naturaleza y de reconciliación con los otros67. 

67 Para Nietzsche el arte dionisiaco se enfrenta a lo que llamara el principio de individualización. En 

sus propias palabras: “Cada uno se siente no sólo reunido, reconciliado, fundido con su prójimo, 

sino uno con él, cual si el velo de Maya estuviese desgarrado y ahora sólo ondease de un lado 

para otro, en jirones, ante lo misterioso Uno primordial. Cantando y bailando manifiéstase el ser 



la música y la historia | 79

En contraste, Apolo apareció por una necesidad del pueblo griego: la nece-
sidad de superar aquel orden titánico del horror. El instinto de belleza surgía 
en el pueblo “a la manera como las rosas brotan de un arbusto espinoso” (p. 
24). De allí que la manifestación más exuberante de este instinto se debía 
al conocimiento que poseían los griegos de los horrores de la existencia, 
su particular sensibilidad no tuvo más remedio que consolarse creando las 
figuras de los dioses olímpicos68.

Tanto el instinto apolíneo como el dionisíaco poseían prácticas artísticas 
que los caracterizaban: por un lado, la pintura y la escultura eran eminen-
temente apolíneas, y por otro, la música era dionisíaca. Ahora bien, esta 
escisión no era radical; en el caso de la música se puede observar cómo 
ambos instintos se disputaban su dominio. Según Nietzsche, llegadas las 
festividades a Grecia el instinto dionisíaco desató el ritmo: “se convirtió 
en un baile de bacantes: el sonido se dejó oír no ya, como antes, en una 
atenuación espectral, sino en la intensificación por mil que la masa le daba, y 
acompañado por instrumentos de viento de sonidos profundos” (Nietzsche, 
1973, p. 199). Durante estas festividades la armonía era intempestiva, como 
el ritmo; por esta razón el filósofo afirma que “en la embriaguez dionisíaca, en 

humano como miembro de una comunidad superior: ha desaprendido a andar y a hablar y está en 

camino de echar a volar por los aires bailando. Por sus gestos habla la transformación mágica […] 

El ser humano no es ya un artista, se ha convertido en una obra de arte: para suprema satisfacción 

deleitable de lo Uno primordial, la potencia artística de la naturaleza entera se revela aquí bajo los 

estremecimientos de la embriaguez” (Nietzsche, 1973, p. 19).
68 Nietzsche sostiene que la tragedia griega tenía un componente instintivo y terrible, que se fue 

atenuado a medida que los dioses olímpicos fueron presentados como seres bondadosos, como 

los vencedores de los titanes: “Aquella enorme desconfianza frente a los poderes titánicos de la 
naturaleza, aquella Moira [destino] que reinaba despiadada sobre todos los conocimientos, aquel 

buitre del gran amigo de los hombres, Prometeo, aquel destino horroroso del sabio Edipo, aquella 

maldición de la estirpe de los Atridas, que compele a Orestes a asesinar a su madre, en suma, toda 

aquella filosofía del dios de los bosques […] fue superada constantemente, una y otra vez, por los 
griegos, o, en todo caso, encubierta y sustraída a la mirada, mediante aquel «mundo intermedio» 

artístico de los olímpicos” (Nietzsche, 1973, p. 21).



80 |  michel foucault, la música y la historia

el impetuoso recorrido de todas las escalas anímicas durante las excitaciones 
narcóticas, o en el desencadenamiento de los instintos primaverales, la natura-
leza se manifiesta en su fuerza más alta: vuelve a juntar a los individuos y los 
hace sentirse como una sola cosa” (p. 190). En contraste, el instinto apolíneo 
buscó la forma de refrenar lo “irracional” y “sobrenatural” que contenía y 
provocaba la música. Incluso “el género ditirámbico [γέσος δισνραμβιτόσ] 
era al mismo tiempo hesicástico [ήζσταζηιττόσ]” (p. 189). El ritmo fue el 
primero en ser regulado: el instinto apolíneo exigía una arquitectónica sencilla 
(la música debía moverse en un “zigzag sencillísimo”) y a medida que este 
instinto se desarrollaba, la música fue adquiriendo una fuerza “figurativa” 
que lo redujo a una “exposición de estados apolíneos: la música de Apolo 
es arquitectura en sonidos y, además, en sonidos solo insinuados, como son 
los propios de la cítara” (p. 189). 

Según Nietzsche, Apolo rechazaba las festividades báquicas y las consideraba 
propias de la edad de los titanes, es decir, del mundo de los bárbaros. Por 
esta razón, sostiene que el dios griego “conoce una sola ley: el individuo, es 
decir, el mantenimiento de los límites del individuo” (Nietzsche, 1973, p. 29). 
También es quien exige mesura y conocimiento de sí mismo. En el terreno 
del arte es el dios del sueño y de todas las fuerzas figurativas69. 

69 Piensa Nietzsche que el instinto apolíneo se asemeja al mundo onírico. Para ejemplificar su 
tesis se refiere al poeta Lucrecio (99-55 a. C.), quien sostenía que en el sueño fue donde “por 
vez primera se presentaron ante las almas de los hombres las espléndidas figuras de los dioses” 
(Nietzsche,1973, p. 186). En el sueño aparecen las imágenes y las figuras más maravillosas: 
“en cuya producción cada hombre es artista completo” (p. 184). Así, pues, Nietzsche extrapola 

esta experiencia al plano del arte, lo cual lo lleva a afirmar que este instinto es el presupuesto 
de todo arte figurativo: “[durante el sueño] gozamos en la comprensión inmediata de la figura, 
todas las formas nos hablan, no existe nada indiferente ni innecesario” (p. 185). La escultura 

sería, entonces, el arte apolíneo por excelencia. Nietzsche la interpreta como un juego entre lo 

real y el sueño: “mientras que el sueño es el juego del ser humano individual con lo real, el 

arte del escultor (en sentido amplio) es el juego con el sueño […] la estatua, en cuanto bloque 

de mármol, es algo muy real, pero lo real de la estatua en cuanto figura onírica es la persona 



la música y la historia | 81

En definitiva, Apolo es el genio del principio de individuación (principium 

individuationis) y caracteriza la búsqueda, tanto antigua como moderna, 
de la verdad, la belleza, la bondad y la redención en la apariencia70. En 
contraste, la individuación se deshace ―cual sortilegio de Circe― ante el 
“místico grito jubiloso” de Dionisio. De allí que el efecto más terrible de la 
tragedia dionisíaca es que “el Estado y la sociedad y, en general, los abismos 
que separan a un hombre de otro dejan paso a un prepotente sentimiento 
de unidad, que retrotrae todas las cosas al corazón de la naturaleza” (p. 
186). Dioniso es quien permite la desmesura y, en el terreno del arte, es el 
dios de la embriaguez, del éxtasis, tanto en lo referente al hombre griego 
como al moderno71.

Piensa Nietzsche que en la tragedia se alcanzaba el “simbolismo artístico 
supremo”. El instinto apolíneo, con sus figuras exuberantes, y el dionisíaco, 

viviente del dios” (p.186).
70 En palabras de Nietzsche: “Él, que es, según su raíz, «el resplandeciente», la divinidad de la luz, 

domina también la bella apariencia del mundo interno de la fantasía. […] se podría designar a Apolo 

como la magnífica imagen divina del principium individuationis, por cuyos gestos y miradas nos 

hablan todo el placer y sabiduría de la “apariencia”, junto con su belleza”. (1973, p. 24)
71 Para Nietzsche el instinto dionisiaco se asemeja a la embriaguez, genera un olvido de sí. Allí 

“el principium individuationis [principio de individuación] queda roto, lo subjetivo desaparece 

totalmente ante la eruptiva violencia de lo general-humano, más aún, de lo universal-natural” 

(Nietzsche, 1973, p.186). Al encontrarse en este estado el hombre “prorrumpe, por así decirlo, 

un rasgo sentimental de la voluntad, un «sollozo de la criatura» por las cosas perdidas: en el 

placer supremo resuena el grito del espanto, los gemidos nostálgicos de una pérdida insustituible” 

(p. 187). Más adelante afirma que “el sufrimiento dionisíaco propiamente dicho equivale a una 

transformación en aire, agua, tierra y fuego, y que nosotros hemos de considerar, por tanto, 

el estado de individuación como la fuente y razón primordial de todo sufrimiento, como algo 

rechazable de suyo” (p. 187). Así, pues, Nietzsche extrapola esta experiencia al plano del arte: “el 

arte dionisíaco, en cambio, descansa en el juego con la embriaguez, con el éxtasis” (p.187).



82 |  michel foucault, la música y la historia

con sus secretos terribles72, son en el fondo indisociables. Eternamente en 
disputa, cada uno de estos instintos (embelesados en una lucha irreconci-
liable) existe gracias al otro. La tragedia, entonces, “muestra el reflejo del 
eterno dolor primordial, fundamento único del mundo: la «apariencia» es 
aquí reflejo de la contradicción eterna, madre de las cosas” (Nietzsche, 1973, 
p. 29). Así es que Nietzsche formula su polémica metafísica de artista, se-
gún la cual, el arte y solo el arte es el fundamento de la existencia. El arte 
(más que un simple instrumento educativo que deba mejorar o formara la 
manera platónica) debe convencer de persistir en el placer de la vida. El 
sentido de la existencia aparece vinculado con el proyecto inconcluso ―en 
el tránsito, no en la meta― de hacer de la vida una obra de arte: “pues sólo 
como fenómeno estético están eternamente justificados la existencia y el 
mundo” (p. 37). Nietzsche, quien años después será llamado el demole-
dor de la metafísica, durante su juventud, gracias a su complicidad con la 
música, creía en una metafísica de artista73. De allí que en su Ensayo de 

autocrítica sostenga que no se pueden olvidar dos aspectos a la hora de 
abordar su obra:

72 Recuerde el lector ese antiguo secreto que Sileno, el sátiro, solía repetir: “estirpe miserable de un 

día, hijos del azar y de la fatiga, ¿por qué me fuerzas a decirte lo que para ti sería muy ventajoso 

no oír? Lo mejor de todo es totalmente inalcanzable para ti: no haber nacido, no ser, ser nada, y lo 

mejor en segundo lugar es para ti morir pronto” (Nietzsche, 1973, p. 75). 
73 Para el joven Nietzsche lo que el platonismo llamaba “apariencia” era el fundamento de la 

existencia. De allí el valor que le daba al arte y a la realidad empírica: “En efecto, cuanto más 

advierto en la naturaleza aquellos instintos artísticos omnipotentes, y, en ellos, un ferviente anhelo 

de apariencia, de lograr una redención mediante la apariencia, tanto más empujado me siento 

a la conjetura metafísica de que lo verdaderamente existente, lo Uno primordial, necesita a la 

vez, en cuanto es lo eternamente sufriente y contradictorio, para su permanente redención, la 

visión extasiante, la apariencia placentera: nosotros, que estamos completamente presos en esa 

apariencia y que consistimos en ella, nos vemos obligados a sentirla como lo verdaderamente no 

existente, es decir, como un continuo devenir en el tiempo, el espacio y la causalidad, dicho con 

otras palabras, como la realidad empírica” (Nietzsche, 1973, p. 28).



la música y la historia | 83

Por un lado, si bien apela a una metafísica de artista (según la cual la música 
es el “corazón del mundo”), su postura se distancia radicalmente de las 
metafísicas tradicionales: “No existe antítesis más grande de la interpreta-
ción y justificación puramente estéticas del mundo, tal como en este libro 
se las enseña, que la doctrina cristiana, la cual es y quiere ser sólo moral, y 
con sus normas absolutas, ya con su veracidad de Dios por ejemplo, relega 
el arte, todo arte, al reino de la mentira, es decir, lo niega, lo reprueba, lo 
condena” (Nietzsche, 1973, p. 12). El filósofo no trata, entonces, de crear 
“otro mundo” (que desde su presencia muda pretenda regir sobre la música). 
No intenta levantar un constructo teórico que legitime una metafísica “de 
invierno” (la cual crea un dios, un ser, una esencia, que se postula como 
único, inmóvil e imperecedero), sino que quiere que la música sea, como 
diría Zaratustra, el “viento de primavera” (encargado de finalizar el invierno, 
enfrentarse a la fatiga y al desprecio por la vida). 

Por otro lado, si bien la postura nietzscheana implica una desconfianza en 
el optimismo (cándido) y una especie de apoteosis de los tormentos y de 
los horrores de la existencia, no se trata de generar un entumecimiento por 
dicho espanto. La estética nietzscheana se sostiene gracias a una contra-
dicción irresoluta: aquella que afirma la vida gracias a una reconciliación 
con lo terrible del mundo, un pesimismo activo. Se trata de una entrega al 
trágico e inmenso placer (primordial) de existir74.

74 Nietzsche se pregunta por el pesimismo de la siguiente manera: “¿Existe un pesimismo de la 

fortaleza? ¿Una predilección intelectual por las cosas duras, horrendas, malvadas, problemáticas 

de la existencia, predilección nacida de un bienestar, de una salud desbordante, de una plenitud 

de la existencia? ¿Se da tal vez un sufrimiento causado por esa misma sobreplenitud? ¿Una 

tentadora valentía de la más aguda de las miradas, valentía que anhela lo terrible, por considerarlo 

el enemigo, el digno enemigo en el que poder poner a prueba su fuerza?, ¿en el que ella quiere 

aprender qué es “el sentir miedo”? ¿Qué significa, justo entre los griegos de la época mejor, más 
fuerte, más valiente, el mito trágico? ¿Y el fenómeno enorme de lo dionisíaco? ¿Qué significa, 
nacida de él, la tragedia? Y, por otro lado: aquello de que murió la tragedia, el socratismo de 

la moral, la dialéctica, la suficiencia y la jovialidad del hombre teórico ¿cómo?, ¿no podría ser 



84 |  michel foucault, la música y la historia

Foucault insiste en que la historia emprende una lucha contra la metafísica 
clásica, la cual se alojaba “en esta distancia del orden al orden, de las cla-
sificaciones a la Identidad, de los seres naturales a la naturaleza; en breve, 
de la percepción (o de la imaginación) de los hombres al entendimiento y 
a la voluntad de Dios” (2007, p. 215). La mirada al pasado de la filosofía 
nietzscheana no se reduce a la apelación a la autoridad. Nietzsche es suma-
mente orgulloso, no se arrodillaría nunca (siempre que escribe evocando la 
tradición pide, despiadado, a cambio su cabeza). La estética musical y su 
pensamiento en general, se desarrolla a través de lo que podríamos llamar 
una historia de los instintos, una historia que no pretende ordenar enunciados 
(agrupamiento de discursos y prácticas artísticas) siguiendo una lógica clásica, 
sino comprender aquello que los desencadena, las potencias, los impulsos, 
los instintos humanos: “No será, pues, metafísica sino en la medida en que 
será memoria y, necesariamente, volverá a llevar el pensamiento a la cuestión 
de saber qué significa para el pensamiento el tener historia” (2007, p. 215).

3.3.La salida de la representación 
en la música y en la palabra

Ahora bien, Nietzsche no pretendía realizar una ruptura radical entre la 
palabra y la música (debe recordarse que gran parte de la música griega era 
vocal). Entonces, ¿qué era aquello de la palabra que ―escondido entre sus 
letras― recibía el desprecio nietzscheano? Para responder a esta pregunta 
es necesario evocar que el coro fue el inicio (festivo) de la tragedia ática, 
por lo menos en dos sentidos: cronológico y originario. La gradual desa-
parición del coro en la tragedia era motivo de queja, porque sin la música 

justo ese socratismo un signo de declive, de fatiga, de enfermedad, de unos instintos que se 

disuelven de modo anárquico? ¿Y la “jovialidad griega” del helenismo tardío, tan sólo un arrebol 

de crepúsculo?” (1973, p. 7). 



la música y la historia | 85

los griegos perdían ese acceso al “corazón del mundo”. La ópera, durante 
la modernidad, padecía de la misma enfermedad (por utilizar los términos 
clínico-bíblicos de los que se sirve Nietzsche) que la tragedia antigua:

El resultado fue una atrofia increíble del gusto: en las continuas 
contradicciones entre la presunta tradición y el oído natural se llegó 

a no componer ya música para el oído, sino para el ojo. Los ojos 

debían admirar la habilidad contrapuntística del compositor: los 

ojos debían reconocer la capacidad expresiva de la música. ¿Cómo 

se podía lograr esto? Se dio a las notas el color de las cosas de que en 

el texto se hablaba, es decir, verde cuando lo que se mencionaba eran 

plantas, campos, viñedos, rojo púrpura cuando eran el sol y la luz. 

Esto era música-literatura, música para leer. (Nietzsche, 1973, p. 152)

La música, que únicamente se proponga forzar a buscar correspondencias 
externas entre un “suceso de la vida y de la naturaleza”, será repudiada por 
la filosofía nietzscheana, ya que termina por domesticar la sensibilidad del 
espectador, que ya no trataría de sentir intuitivamente lo que en ella acon-
tece, sino de entender una representación abstracta. La música (más que la 
representación del espectador ideal o la representación del pueblo a la manera 
aristotélica) era “un muro viviente tendido por la tragedia a su alrededor para 
aislarse nítidamente del mundo real y preservar su suelo ideal y su libertad 
poética” (Nietzsche, 1973, p. 45). Para Nietzsche, la representación no puede 
dar cuenta de la música, como se esperaba en la época clásica:

Y aun cuando el poeta musical (Tondichter) haya hablado sobre 

su obra a base de imágenes, calificando, por ejemplo, una sinfonía 
de pastorale, o un tiempo de “escena junto al arroyo”, y otro de 

“alegre reunión de aldeanos”, todas estas cosas son, igualmente, 

nada más que representaciones simbólicas, nacidas de la música 

y no, acaso, objetos que la música haya imitado, representaciones 

que en ningún aspecto pueden instruirnos sobre el contenido 



86 |  michel foucault, la música y la historia

dionisíaco de la música, más aún, que no tienen, junto a otras 

imágenes, ningún valor exclusivo (Nietzsche, 1973, p. 200).

Toda su investigación en torno a los griegos lo condujo a una concepción de 
la música sumamente instintiva. Para el filósofo, los sonidos, como los gestos, 
no se reducen a una operación de la consciencia; sin embargo, “lo hacen de 
una manera adecuada a la finalidad” (Nietzsche, 1973, p. 206). Al tiempo 
que los sonidos son inteligibles, son percibidos por todos (en general) sin que 
el intelecto domine su aparición, lo que la música provoca es la formación 
de diferentes modos de “placer y de displacer” (sin ninguna representación 
concomitante). De allí que Nietzsche pensara que la música, como el teatro, 
no responde a la dualidad del signo y de la representación de la época clásica, 
basado en el estudio del significante y significado; por el contrario, obedece a 
la lucha de dos instintos ininteligibles, que desencadena en primera instancia 
―antes que a una consciencia clara― la sensibilidad y por esto se debe a ella. 

a. La salida de la representación en la palabra

Quisiera detenerme brevemente en la manera en que tanto la música como 
los estudios del lenguaje toman distancia del régimen de la representación 
que caracteriza el pensamiento clásico. Durante la época clásica el lenguaje 
había sido planteado y reflexionado como “análisis de la representación”, en 
contraste, durante la época moderna se abandonó sin mayores lamentaciones 
―al punto de pasar casi desapercibida― el “régimen” de la representación 
que había sostenido la gramática general75. Esta discontinuidad se manifiesta 

75 Según Foucault, Nietzsche juega en esta discontinuidad un papel privilegiado, incluso llega afirmar 
que: “el lenguaje no entró de nuevo directamente y por sí mismo en el campo del pensamiento sino 

a fines del siglo XIX. Se podría decir aún que en el XX, si el filólogo Nietzsche ―y aun allí era 
tan sabio, sabía tanto y escribía tan buenos libros― no hubiera sido el primero en acercar la tarea 
filosófica a una reflexión radical sobre el lenguaje” (Foucault, 2007, p. 297).



la música y la historia | 87

en la proliferación de otros modos de aproximación al lenguaje: la formali-
zación76 y la exégesis77, el surgimiento de la gramática comparada78, de la 
fonética79, y del sistema de flexiones80, así como la aparición de la filología 

76 La formalización del lenguaje surge porque se convierte en una especie de “mediación” necesaria 

para todo conocimiento científico, de allí que dos preocupaciones sean eminentes: (i) neutralizar 
y pulir el lenguaje científico: “a tal punto que, despojado de toda singularidad propia, purificado 
de sus accidentes y de sus impropiedades, pudiera convertirse en el reflejo exacto, el doble 
meticuloso, el espejo límpido de un conocimiento que no es verbal” (Foucault, 2007, p. 234); (ii) 

buscar una lógica independiente de las gramáticas, de los vocabularios, de las formas sintéticas 

y de las palabras: “una lógica que pudiera sacar a luz y utilizar las implicaciones universales 

del pensamiento, manteniéndolas al abrigo de las singularidades de un lenguaje constituido que 

podría enmascararlas” (p. 234).
77 La exégesis reaparece y se propone, gracias a estudios hermenéuticos, buscar “inquietar las 

palabras que decimos, denunciar el pliegue gramatical de nuestras ideas, disipar los mitos que 

animan nuestras palabras” (Foucault, 2007, p. 235). En definitiva: “volver a hacer brillante y 
audible la parte de silencio que todo discurso lleva consigo al enunciarse” (p. 235). Para Foucault 

el primer libro de El Capital es una exégesis del valor y que todo Nietzsche, es una exégesis de 

algunas palabras griegas.
78 La gramática a la hora de comparar las diversas lenguas deja de servirse exclusivamente de “la 

pareja formada por un grupo de letras y un sentido” (Foucault, 2007, 234). En contraste se preocupa 

por comparar distintas lenguas a partir “de modificaciones con valor gramatical (conjugaciones, 
declinaciones y afijaciones)” (p. 234).

79 Gracias a estudios como los de Hellwag (1754-1835), quien definió el triángulo vocálico, 
la fonética abandona la “investigación de los primeros valores expresivos”. En contraste, el 

“análisis de los sonidos, de sus relaciones y de su posible transformación de unos en otros” se 

hace necesario (Foucault, 2007, p. 234).
80 Gracias a investigaciones como las de William Jones (1746-1794), el estudio de las flexiones 

surge como una “comparación horizontal entre las lenguas”, la cual permite saber qué tanto 

puede guardar de la “memoria ancestral” cada lengua. Esta comparación permitió una disposición 

histórica del lenguaje, y una manera particular de entablar relaciones entre las lenguas: la 

comparación debe “medir hasta qué punto se asemejan, cuál es la densidad de sus similitudes, 

dentro de qué límites son transparentes una a otra” (Foucault, 2007, p. 234). Así es como se 

descubrió una nueva función de la “flexiones” dentro del lenguaje: “lo que se altera es la raíz y lo 
análogo son las flexiones” (p. 234).



88 |  michel foucault, la música y la historia

y la literatura81. Tampoco se puede omitir el hecho de que el lenguaje se ha 
convertido (dejando de ser simple medio de conocimiento) en objeto de 
estudio. Cuatro “segmentos teóricos” son prueba de ello.

La distinción entre las lenguas no depende de la representación: a diferen-
cia de la época clásica, en la modernidad, gracias a estudios como los de 
Schlegel (1772-1829), la manera en que una lengua puede caracterizarse 
desde el interior y distinguirse de las otras no depende de la representa-
ción82. La individualidad de una lengua se define por “el número de sus 
unidades” (Foucault, 2007, p. 279) y de “todas las combinaciones posibles 
que pueden establecerse entre ellas en el discurso” (p. 279). En suma, por 
la manera en que se enlazan sus elementos, lo singular es que “hay algunos, 
con toda certeza, que son representativos; poseen en todo caso un valor 
de representación que es visible, pero otros no tienen ningún sentido y 
sólo sirven por una cierta composición para determinar el sentido de otro 
elemento en la unidad del discurso” (p. 279). 

El estudio de las variaciones internas de la lengua no depende de la re-

presentación: a diferencia de la época clásica en la modernidad, gracias 
a estudios como los de Rask (1780-1832), Grimm (1785-1863) y Bopp 

81 Michel Foucault sostiene que, a pesar de que las historias de la literatura suelen comenzar 

en Homero y Dante, la palabra “literatura” es de fecha reciente, como también es reciente la 

práctica académica de este oficio, en otras palabras, el aislamiento de un lenguaje particular cuya 
modalidad propia es ser literario (2007, p. 234). 

82 Según Michel Foucault, en la época clásica se podía definir la individualidad de una lengua a 
partir de cuatro criterios: (i) la proporción entre los diferentes sonidos utilizados para formar las 

palabras (hay lenguas con una mayoría vocálica y otras con una mayoría consonántica); (ii) el 

privilegio concedido a ciertas categorías de palabras (lenguas de sustantivos concretos, lenguas 

de sustantivos abstractos, etcétera.); (iii) la manera de representar las relaciones (por medio de 

proposiciones o declinaciones); (iv) la disposición elegida para ordenar las palabras, sea que 

coloque delante, como lo hacen los franceses, el sujeto lógico o que se dé precedencia a las 

palabras más importantes como en latín (2007, p. 234).



la música y la historia | 89

(1791-1867), el estudio de las “variaciones internas” dentro de la lengua 
no depende de la representación83. Las variaciones del lenguaje son deter-
minadas según un “conjunto de elementos fonéticos: “para la gramática 
general, el lenguaje nació cuando el ruido de la boca o de los labios se 
convirtió en letra, ahora se admite que hubo lenguaje desde el momento 
en que estos ruidos se articularon y dividieron en una serie de sonidos 
distintos” (Foucault, 2007, p. 282). 

El estudio de los radicales del lenguaje no depende de la representación: 
a diferencia de la época clásica, en la modernidad se establece una teoría 
nueva del “radical”, que lo relaciona con el verbo y que no depende de la 
representación84. El análisis del radical no busca ser “un paso indefinidamente 
regresivo hacia una lengua primitiva poblada por los primeros gritos de la 
naturaleza”, sino que se admite que los verbos son mixtos: “Las raíces de los 
verbos no designan pues en su origen cosas, sino acciones, procesos, deseos, 
voluntades; y son ellas las que, al recibir ciertas desinencias surgidas del verbo 
ser y de los pronombres personales, se hacen susceptibles de conjugación, en 
tanto que, al recibir otros sufijos, ellos mismos modificables, se convertirían 
en nombres susceptibles de declinación” (Foucault, 2007, p. 282). 

83 Según Foucault en la época clásica las investigaciones etimológicas estudiaban las transformaciones 

de las palabras y las sílabas a partir de las metamorfosis de las letras del alfabeto, se admitía 

por ejemplo que la “p” y la “b”, la “m” y la “n” podían ser sustituidas unas por otras. De allí 

que se pensara que los cambios en los sonidos eran “provocados o determinados por la dudosa 

proximidad y la confusión que podía producirse en la pronunciación o en la audición” (Foucault, 

2007, p. 283) y que las vocales fueran “tratadas como el elemento más fluido y más inestable del 
lenguaje, en tanto que las consonantes pasaban por ser su sólida arquitectura” (p. 283). 

84 Según Michel Foucault, en la época clásica, la raíz era pensada como el núcleo expresivo 

transformable al infinito a partir de una sonoridad primera. “Para determinar cuáles eran los 
elementos primeros y absolutamente simples de una lengua, la gramática general debía remontarse 

hasta el punto de contacto imaginario en el que el sonido, aún no verbal, tocaba de alguna manera 

la vivacidad misma de la representación” (Foucault, 2007, p. 284). 



90 |  michel foucault, la música y la historia

El parentesco entre las lenguas no depende de la representación: a diferen-
cia de la época clásica, en la modernidad el análisis de las raíces ha hecho 
posible un “sistema de parentesco” entre las lenguas que no depende de la 
representación85. Este debe determinar “si la una se deriva de la otra o si las 
dos han surgido de una tercera, a partir de la cual han desarrollado cada una 
de ellas sistemas diferentes, por una parte, pero por la otra, también análogos” 
(Foucault, 2007, p. 284). Esto gracias a dos tipos de comparación: la compa-
ración directa, según la cual ya no es “necesario pasar por las representaciones 
puras o la raíz absolutamente primitiva: basta con estudiar las modificaciones 
del radical, el sistema de las flexiones, la serie de las desinencias” (p. 285), 
y la comparación lateral, según la cual ya no es “posible remitir una lengua 
a la forma o a los principios que hacen posibles todas las otras; es necesario 
agruparlas de acuerdo con su proximidad formal” (p. 285). 

Foucault, en Les mots et les choses, concluye que esto es prueba de que 
“la historicidad se ha introducido en el dominio de las lenguas” (2007, p. 
232). Gracias a estos nuevos modos de aproximarse al lenguaje, gana una 
“reflexibilidad”. Su estudio, en tanto “forma”, no está constituido solamente 
por “representaciones y sonidos que, a su vez, los representan y se ordenan 
entre sí de acuerdo con las exigencias de los lazos del pensamiento” (p. 
231). Así es como la analogía regresa al campo del análisis del lenguaje:

Mientras la lengua se definió como discurso, no podía tener más 
historia que la de sus representaciones: las ideas, las cosas, los 

conocimientos, los sentimientos cambiaban y entonces, y sólo 

85 Según Foucault en la época clásica se definía el parentesco entre dos lenguas a partir de: (i) 
el orden vertical: que las relacionaba “según el grupo de raíces más primitivas que, mediante 

algunas transformaciones, conectaba cada lenguaje con las articulaciones iniciales”; (ii) el orden 

horizontal: que las relacionaba según “la universalidad de la representación: todas tenían que 

analizar, descomponer y recomponer representaciones que, dentro de unos límites bastante 

amplios, eran las mismas para todo el género humano” (Foucault, 2007, p. 233). 



la música y la historia | 91

entonces, se modificaba la lengua en proporción exacta con estos 
cambios. Pero ahora hay un «mecanismo» interior de las lenguas 

que determina no sólo la individualidad de cada una de ellas, 

sino también sus semejanzas con las otras: es este mecanismo, 

portador de identidad y de diferencia, signo de vecindad, marca 

de parentesco, el que va a convertirse en soporte de la historia. 

Gracias a él, podrá introducirse la historicidad dentro del espesor 

de la palabra misma. (2007, p. 232)

Siguiendo a Foucault, el pensamiento moderno en torno del lenguaje, lo 
ha llevado a adquirir “una naturaleza vibratoria que lo separa del signo 
visible para acercarlo a la nota musical” (Foucault, 2007, p. 280). Si esta 
relación afecta en un grado tan alto al lenguaje, es bajo el supuesto de que 
la música tiene de suyo la posibilidad de escapar ―con relativa facilidad― 
del dominio de la representación.

b. La salida de la representación en la música

Una vez señalada la distancia que tomaron los estudios del lenguaje de la 
representación, quisiera pensar: ¿En qué consiste esa fuga en el campo de 
la música? Podría sostenerse (siguiendo a Nietzsche) que la decadencia 
de la ópera finaliza la relación clásica entre música y palabra dominada 
por la representación, después de haber sido floreciente gracias a la obra 
de compositores como Maria von Weber86 (1786- 1826) y Gioachino 
Rossini87 (1792-1868). El filósofo sostiene que la imagen de los griegos 
llegó al siglo XIX como una falsificación: “aquella genuina tragedia de la 
Antigüedad, la obra de arte de Esquilo y de Sófocles, ha sido inoculada al 

86 Compositor alemán. Si el lector desea conocer obras de Maria von Weber puede escuchar el 

trabajo de la Orquesta Sinfónica Bavara y el Coro Radio Bavara, llamado Der Freischutz (1986). 
87 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Gioachino Rossini puede escuchar el 

trabajo de la Academy of St. Martin in the Fields, llamado Complete Overtures (1980).



92 |  michel foucault, la música y la historia

arte moderno de un modo arbitrario” (Nietzsche, 1973, p. 151). Por esta 
razón, se pregunta “¿Cómo tendría que estar hecha una música que no 
tuviese ya un origen romántico, como lo tiene la música alemana sino un 
origen dionisíaco?” (p. 10). 

Un camino puede abrirse al recordar los estudios de las canciones popu-
lares del siglo XX. Nietzsche, en un fragmento de su trabajo, sostiene que 
la música popular se debe a este instinto: “Tendría que ser demostrable 
históricamente que todo período que haya producido en abundancia cancio-
nes populares, ha sido a la vez agitado de manera fortísima por corrientes 
dionisíacas, a las que siempre hemos de considerar como sustrato y pre-
supuesto de la canción popular” (Nietzsche, 1973, p. 38). Ahora bien, me 
pregunto si la música de Richard Wagner88 (1813-1883), la composición 
de poemas sinfónicos de Hector Berlioz89 (1803-1869), los lieder de Franz 
Schubert90 (1797-1828) y por, sobre todo, el uso de melodías folclóricas 
de compositores como Georges Bizet91 (1838-1875) acaso no poseen esa 
presencia dionisiaca que demandaba la estética nietzscheana, señalando una 
nueva relación entre la palabra y la música. En todo caso, así las canciones 
populares del siglo pasado no fueran favorecidas por el filósofo alemán se 
pueden encontrar distintas relaciones entre ellas con el antiguo coro griego, 
con el espíritu de la música, con la “melodía originaria”, las cuales se ca-
racterizan por seguir un camino opuesto al de la representación, teniendo en 
cuenta que en dicha práctica artística la música es la que genera la palabra: 
“la melodía genera de sí la poesía, y vuelve una y otra vez a generarla” (p. 

88 Compositor alemán. Si el lector desea conocer las obras de Richard Wagner puede escuchar el 

trabajo de la Orquesta filarmónica de Viena, llamado Die walküre (2007).
89 Compositor francés. Si desea conocer obras de Hector Berlioz puede escuchar el trabajo de la 

New York Philharmonic, llamado Symphonie Fantastique (1980).
90 Compositor austriaco. Si el lector desea conocer obras de Franz Schubert puede escuchar el 

trabajo Philip Langridge y Graham Jhonnson, llamado Complete Song (1989).
91 Compositor francés. Si el lector desea conocer obras de Georges Bizet puede escuchar el trabajo 

del Coro de la Ópera de París y la Orquesta Filarmónica de Berlín, llamado Carmen (1989).



la música y la historia | 93

165). La música moderna según Nietzsche debería, entonces, buscar un 
lazo natural entre el lenguaje de las palabras y el lenguaje de la música:

Los griegos no llegaban a conocer una canción más que a través 

del canto: pero al oírlo sentían también la unidad intimísima de 

palabra y música. Nosotros, que nos hemos criado bajo el influjo 
de la grosería artística moderna, bajo el aislamiento de las artes, 

apenas somos ya capaces de disfrutar juntos el texto y la música. 

Nos hemos habituado precisamente a disfrutar, por separado, el 

texto en la lectura por lo cual no nos fiamos de nuestro juicio cuando 
vemos recitar una poesía, representar un drama, y pedimos el libro y 

la música en la audición. También encontramos soportable el texto 

más absurdo con tal de que la música sea bella: algo que a un griego 

le parecería propiamente una barbarie. (Nietzsche, 1973, p. 165)

Quisiera mencionar una última relación entre música y lenguaje, que, como 
en el caso de la época preclásica y clásica, surge de la notación musical. 
Si durante la época clásica la partitura logró representar con exactitud 
la altura y la duración de cada sonido, durante la modernidad incorporó 
una serie de indicaciones que no podrían pensarse en un sistema musi-
cal meramente representacional. Las indicaciones de expresión no son 
representaciones que el músico pueda seguir con exactitud, el timbre, la 
intensidad, la articulación y acentuación de las frases se tornan de suma 
importancia. ¿Acaso el hecho de que las intensidades no solo recorrieran 
el espacio que va desde el pianísssimo (pp) hasta el fortíssimo (ff), sino 

desde el quasi sine toccare (ppppppp), hasta el quasi comme un inferno 

(fffffff), o las intempestivas sucesiones de crescendos y diminuendos, no 
permiten afirmar que la notación musical, escapa de la precisión del sis-
tema representacional? ¿Acaso el músico mide en decibeles la intensidad 
de sus sonidos o se permite según su propia experiencia aproximarse a un 
signo sin precisiones exactas? ¿Acaso el hecho de que al principio de cada 
partitura no solo aparecían los andamientos que van desde el largo hasta 
el prestísimo, sino que se anotaran expresiones como Andante cantábile, 



94 |  michel foucault, la música y la historia

Adagio melancólico, no dan cuenta de esas pasiones irrepresentables? 
Incluso, ¿cuándo la música relativiza la unidad métrica (cuando el pulso 
se modificaba desde los rallentando y accelerando hasta el tempo rubato) 
no se manifiesta una creciente complejización, de un arte que se resiste a 
ser pensado en términos claros y distintos? 

***

Según Foucault, el lenguaje pensado como representación siempre se tro-
pezaba con un límite (en el cual era imposible evitar la confusión). Dicho 
límite se alcanzaba gracias a las experiencias del loco (que en sus palabras 
permite la aparición de las semejanzas salvajes) y del poeta (que encuentra 
en el entramado de las representaciones lo huidizo, los parentescos disper-
sos). Tal vez es por esto que sostiene que la literatura es la “marca” de la 
modernidad: “El umbral del clasicismo a la modernidad […] quedó defi-
nitivamente franqueado cuando las palabras dejaron de entrecruzarse con 
las representaciones y de cuadricular espontáneamente el conocimiento de 
las cosas” (Foucault, 2007, p. 296). En la literatura es donde se manifiesta 
de nuevo el ser del lenguaje, es la primera que escapa de la representación, 
ella es “silenciosa, cauta deposición de la palabra sobre la blancura de un 
papel en el que no puede tener ni sonoridad ni interlocutor, donde no hay 
otra cosa qué decir que no sea ella” (p. 294). Debe tenerse en cuenta que la 
literatura en la modernidad alcanza un grado sumo de transgresión92. Piensa 

92 Para Foucault, la literatura moderna se comprende como trangresión: “Se separa de todos 

los valores que pudieron hacerla circular en la época clásica (el gusto, el placer, lo natural, lo 

verdadero) y hace nacer en su propio espacio todo aquello que puede asegurarle la denegación 

lúdica (lo escandaloso, lo feo, lo imposible); rompe con toda definición de «géneros» como 
formas ajustadas a un orden de representaciones y se convierte en pura y simple manifestación de 

un lenguaje que no tiene otra ley que afirmar ―en contra de los otros discursos― su existencia 
escarpada; ahora no tiene otra cosa que hacer que recurvarse en un perpetuo regreso sobre sí 

misma, como si su discurso no pudiera tener como contenido más que decir su propia forma: se 

dirige a sí misma como subjetividad escribiente donde trata de recoger, en el movimiento que la 



la música y la historia | 95

Foucault que ―desde Hölderlin (1770-1843), pasando por Mallarmé (1842-
1898), hasta Antonin Artaud (1896-1948)― la literatura se ha separado de 
cualquier otro lenguaje. Prueba de ello es que mientras se la interrogaba 
(únicamente) por su forma significante permanecía en el estatuto clásico 
del lenguaje. Ahora bien, lo llamativo es que la literatura compensa ese 
funcionamiento representacional: a través suyo “brilla de nuevo el ser del 
lenguaje”93. A diferencia de la época preclásica “ya no existe esta palabra 
primera, absolutamente inicial, que fundamentaba y limitaba el movimiento 
infinito del discurso; de aquí en adelante, el lenguaje va a crecer sin punto 
de partida, sin término y sin promesa” (p. 52). 

La relación entre música y palabra, entre literatura y música, permite 
suponer que ambas comparten su destino: ¿Acaso la música como la lite-
ratura deben aparecer como aquello que en ninguna circunstancia podrá 
ser reducido a una teoría de la significación? Incluso cabe preguntarse: 
¿Cómo podría recomenzar la estética musical para dar cuenta de esta 
discontinuidad? ¿Se trata acaso de pensar la música y una palabra a partir 
del instinto, de los lugares no recorridos, de lo impensado? ¿Se solicita 
una estética musical que sea de alguna manera música, como una crítica 
literaria que sea ficción? ¿Cuándo la estética musical conoce la historia 
y la analogía, cuando emergen de él los cuestionamientos por el origen 
y el instinto, cuando la música ya no pretende un estatuto científico, ni 
eclesiástico, que pudiera legitimar los discursos que la circundan, puede, 

hace nacer, la esencia de toda literatura; y así todos sus hilos convergen hacia el extremo más 

fino ―particular, instantáneo y, sin embargo, absolutamente universal―, hacia el simple acto de 
escribir” (2007, p. 294).

93 Según Foucault la literatura no se puede pensar desde el análisis de las representaciones: “Poco 

importa que se la analice por el lado del significado (de lo que quiere decir, de sus «ideas», de 
lo que promete o de aquello con lo que se compromete) o por el del significante (con ayuda de 
esquemas tomados de la lingüística o del psicoanálisis): esto no es más que un episodio. Tanto 

en un caso como en el otro, se la busca fuera del lugar en el que no ha dejado de surgir y de 

imprimirse, en nuestra cultura, desde hace siglo y medio” (2007, p. 294).



96 |  michel foucault, la música y la historia

acaso, entreverse una estética musical, que en vez de conceptos sea solo 
asible en tanto literatura, o para no llegar tan lejos, un pensamiento que 
logre tomar distancia de la representación? Quisiera recordar las palabras 
de Nietzsche: “habría debido cantar ¡y no hablar! Qué lástima que lo que 
yo tenía entonces que decir no me atreviera a decirlo como poeta: ¡tal 
vez habría sido capaz de hacerlo!” (p. 8). Para finalizar, quisiera insistir 
que esta breve arqueología pretende compartir cuestionamientos (en vez 
de certezas). Si bien, se podría concluir que tanto el De musica, como el 
Compendium y el Díe Geburt der tragödie son obras que se pueden leer 
a partir de las prácticas y formaciones discursivas descritas por Foucault, 
debe insistirse en que este texto no es más que una invitación a transitar 
un camino que poco transitado en la estética de la música.



| 97

CAPÍTULO 4.

Estética de la discontinuidad: arqueología 

y música contemporánea

¿Qué es la filosofía hoy ―quiero decir, la actividad filosófica― si 

no el trabajo crítico del pensamiento sobre sí mismo? ¿Y si no 

consiste, en vez de legitimar lo que ya se sabe, en tratar de saber 

cómo y hasta dónde sería posible pensar distinto? Siempre hay 

algo de irrisorio en el discurso filosófico cuando, desde el exterior, 

quiere ordenar a los demás, decirles dónde está su verdad y cómo 

encontrarla, o cuando se siente con fuerza para instruirles procesos 

con positividad ingenua; pero es su derecho explorar lo que, en su 

propio pensamiento, puede ser cambiado mediante el ejercicio que 

hace de un saber que le es extraño.

Michel Foucault

En 1980 se publicó un texto enigmático en el periódico Le Monde, en el 
cual Christian Delacampagne sostuvo una conversación con un filósofo 

anónimo. La entrevista se llamó Le philosophe masqué (El filósofo enmas-
carado). El entrevistado tenía una opinión respecto al anonimato: pensaba 



98 |  michel foucault, la música y la historia

que ocultar su nombre le permitiría llevar a cabo una crítica a los medios 
de comunicación, porque de esta manera ponía en cuestión la forma en que 
adulaban la identidad. Los intelectuales franceses al convertirse en figuras 
públicas solían ser estimados por su fama y popularidad, a tal punto que el 
pensamiento y la investigación eran relegados. El pensamiento se convertía 
en el dominio exclusivo de unos nombres, de unas identidades, cuyo éxito 
habitualmente se debía más al espectáculo que al trabajo detenido: “Con 
publicidad o sin ella, con feria o no, el libro es otra cosa. Jamás se me hará 
creer que el libro es malo porque apareció su autor en la televisión. Pero 
nunca, tampoco, que es bueno por esta razón” (1999b, p. 219). 

En dicha entrevista se defendía el anonimato por una segunda razón, la 
primera era crítica: ponía de manifiesto el peligro de que los intelectuales 
―gracias a sus relaciones ampulosas con los medios de comunicación― 
se redujeran a simples vedettes de un espectáculo comercial. La segunda 
era creativa: consistía en que el filósofo enmascarado deseaba una mayor 
complicidad con el lector de la entrevista, pero, ¿por qué mantenerse entre 
las sombras despertaría dicha complicidad? Según el autor:

[El anonimato] Es una manera de dirigirme más directamente al 

posible lector, el único personaje que aquí me interesa: «puesto que 

no sabes quién soy, no tendrás la tentación de buscar las razones 

por las que digo lo que lees; déjate ir hasta decirte simplemente: es 

cierto, es falso, esto me gusta, esto me disgusta. Y ya está y nada 

más; se acabó». (1999b, p. 219)

El anonimato abre un espacio ―misterioso e inquietante― en el cual el 
lector puede sentirse libre de los prejuicios biográficos y en el que la voz del 
que habla no corre el riesgo de verse reducida a los tan comunes “rótulos” 
que se les asignan a los nombres (los cuales generalmente no son más que 
interpretaciones psicológicas simplistas). A la pregunta: ¿Por qué ha preferido 
el anonimato? El filósofo enmascarado respondió de la siguiente manera:



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 99

Por nostalgia del tiempo en el que, siendo yo completamente 

desconocido, lo que decía tenía alguna probabilidad de ser 

escuchado. Con el lector eventual, la superficie de contacto carecía 
de arrugas. Los efectos del libro repercutían en lugares imprevistos 

y dibujaban formas en las que yo no había pensado. El nombre es 

una facilidad. (1999b, p. 218)

Esta segunda razón para despojarse del nombre pretende brindarle al lector el 
mayor número de libertades posibles a la hora de interpretar el texto; incluso, 
permitirle sobrepasar las posibilidades previstas por aquel que escribe. En 
última instancia, lo que busca el filósofo es que el texto se convierta en un 
fortín para la creatividad. El “autor” se permite borrar su nombre ―como se 
borra en los límites del mar un rostro de arena―, gesto con el que sacrifica 
su identidad y le entrega al lector una voz anónima; en cambio, el lector 
puede deslizarse en la superficie de las palabras con plena independencia, sin 
toparse con los prejuicios que acompañan su nombre. Entonces, el escritor 
es recompensado: fecundará su obra, por lo menos ayudará a que sea más 
enigmática y más sugerente. La tragedia consiste en que a los ojos del mundo 
esas palabras no serán suyas; sin embargo, el secreto estará acompañado de 
la satisfacción de permitirle al texto su libre circulación y tránsito, para que 
desencadene todos los malos y buenos entendidos posibles, todas las palabras 
que quieran cruzarlo, todo el caos de una tormenta que no girará únicamente 
en torno suyo y que no sería posible a la luz del nombre del autor.

No puedo dejar de pensar en una crítica que no buscara juzgar, 

sino hacer existir una obra, un libro, una frase, una idea. Una 

crítica así encendería fuegos, contemplaría crecer la hierba, 

escucharía el viento y tomaría la espuma al vuelo para esparcirla. 

Multiplicaría no los juicios, sino los signos de existencia; los 

llamaría, los sacaría de su sueño […] La crítica por sentencias 

me adormece. Me gustaría una crítica por centellos imaginativos, 

no sería soberana ni vestida de rojo. Llevaría el relámpago de las 

tormentas posibles. (Bellour, 1973, p. 220)



100 |  michel foucault, la música y la historia

Como imaginará el lector, el filósofo enmascarado (el invocador de relám-
pagos) era Michel Foucault; después de su muerte, Le Monde publicó una 
serie de entrevistas y decidió quitarle la máscara. Estas dos características 
del anonimato (las posibilidades de no formar parte del “circo” de los 
medios de comunicación y de alcanzar un mayor grado de complicidad 
con el lector) se articulan con una tercera que es parte constitutiva del pro-
cedimiento arqueológico. El anonimato es algo que debe ser conquistado, 
porque permite que el discurso abandone las fronteras de la individualidad 
y se suscriba o choque contra el murmullo anónimo de su tiempo. Debería 
recordarse cuando, refiriéndose a su libro Les mots et les choses, Michel 
Foucault declaró:

Mi libro es una pura y simple «ficción»: es una novela, pero no 
soy yo quien la ha inventado, es la relación de nuestra época y su 

configuración epistemológica con toda esta masa de enunciados. Si 
bien es cierto que el sujeto está presente en la totalidad del libro, de 

hecho, es el «uno» anónimo que actualmente habla en todo lo que 

se dice. (Bellour, 1973, p. 69)

La pretensión de realizar una arqueología es una especie de “novela”, una 
ficción creada no por quien escribe, sino por las formas del pensamiento 
que se han hecho posibles en el presente94. Me parece que esto es lo que 
pretendía decir cuando señalaba el deseo de que su nombre se perdiera en 
esa “red infinita” de los discursos de su tiempo:

94 Miguel Morey en su Lectura de Foucault (1983) sostiene que la crítica del filósofo francés se 
centra en la imagen del “hombre-átomo”, del “absoluto”, el hombre de la “conciencia soberana”. 

Por esta razón, todo aquello que se asociaba con el hombre debe ser deconstruido, de allí que 

solicite: “el espacio del experimento, de la invención. Su discutida muerte del hombre encuentra 

su razón estratégica: es necesario que el hombre del saber muera (hombre-objeto de saber; 

hombre-sujeto de saber) para que renazca el hombre del aprender y del inventar” (p.17).



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 101

Ahora se trata de saber cómo un individuo, un nombre, puede ser 

el soporte de un elemento o de un grupo de elementos, que yendo 

a integrarse en la coherencia de los discursos o en la red infinita de 
las formas, borra o al menos vacía y hace inútil ese nombre, esa 

individualidad de la que, para algunos, lleva la marca, hasta cierto 

punto y al menos durante un tiempo. Tenemos que conquistar el 

anonimato, justificarnos por la enorme pretensión de llegar al 
fin a ser anónimos, un poco a la manera de los clásicos, que se 
justificaban por haber hallado la verdad y por ligarla a su nombre. 
Antes, para el que escribía, el problema era arrancar su nombre al 

anonimato; ahora es el de llegar a borrar el propio nombre o colocar 

la voz dentro de este gran murmullo anónimo de los respectivos 

discursos. (Foucault, 1985, p.75)

Ahora bien, se debe tener presente que una arqueología es un ejercicio en 
el que se recorren caminos no transitados, un espacio que se ocupa de la 
experiencia por medio de la descripción de discursos, prácticas y formacio-
nes discursivas. En otras palabras, del estudio histórico tanto de la manera 
en que emergen, sobreviven y desaparecen un conjunto de enunciados 
relacionados estrechamente entre sí, como de las leyes que determinan 
sus relaciones. Quizá, lo más interesante de este ejercicio consista en que 
logra borrar la idea de una identidad cerrada, produce una crisis en la figura 
del autor e inaugura un espacio para pensar el arte. Al tomar distancia del 
culto a la personalidad permite narrar otras historias que no se reduzcan a 
la adulación de genios y héroes.

Michel Foucault fue siempre reacio a hablar de sí (su desprecio por las 
llamadas biografías intelectuales era conocido). Sin embargo, en algunas 
entrevistas, normalmente para ejemplificar algún otro punto ―que no se 
reducía a la exhibición de sus anécdotas―, le fue imposible impedir que, 
entre los temas de conversación propuestos, saliera a la vista la relación 
personal que había tenido con la música. Tal vez, el momento más reve-
lador fue cuando Foucault, al final de su vida (a pesar de que ya se había 



102 |  michel foucault, la música y la historia

distanciado del arte musical y de que se interesaba principalmente por la 
pintura), confesó que la música contemporánea le parecía de suma im-
portancia: “debo mi primera sacudida cultural a los serialistas franceses 
y a los músicos dodecafónicos ―como Boulez y Barraqué― a los cuales 
me ligaban lazos de amistad. Junto con Beckett, estos compositores me 
provocaron la primera rizadura del universo dialéctico en el que había 
vivido hasta entonces” (Foucault, 1989, p. 150).

El lector se imaginará en que consiste esa “rizadura” del universo dialéc-
tico que la música le provocaba al filósofo francés. Por ahora, quisiera 
que recordara que Michel Foucault escribió muy poco sobre música; a 
pesar de ello, se sabe que siguió de cerca las manifestaciones musicales 
francesas, en especial durante el período que va de 1952 a 1955. El filó-
sofo fue muy cercano a Jean Barraqué95 

95 Tal vez una de las anécdotas más llamativas de la amistad con Foucault, es que la célebre 

composición llamada Secuencia (Séquence), un concierto para soprano, percusión y diversos 

instrumentos, fue influenciada por el filósofo. Gracias a él, Barraqué utiliza fragmentos de los 
Ditirambos a Dionisio (Dionysos-Dithyramben) de Nietzsche. Se podría encontrar otra relación 

significativa entre ambos gracias a la noción de “límite”. La manera en que Barraqué piensa la 
música es muy similar a la forma en que Foucault piensa la filosofía: la filosofía para Foucault 
vale la pena si se pregunta por límites, si se impone pensar de otra manera; para el compositor: “la 

música es drama, es pathos, es muerte. Es un juego a fondo, extremo, una apuesta en los límites 

del suicidio. Si la música no es eso, sino excede los límites, no es nada” (Eribon, 1992, p. 132). Si 

el lector desea conocer obras de Barraqué puede escuchar el trabajo del Ensemble 2e2m, llamado 

Concerto: Le temps restituté (1987). 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 103

y se relacionó con numerosos músicos del Conservatorio de música de 
París (Conservatoire de musique), entre ellos Pierre Boulez96, Karlheinz 
Stockhausen97, y, en general, con los integrantes del Groupe de recherches 
sur la musique contemporaine (Grupo de investigación sobre música con-
temporánea), que dirigía Oliver Messiaen98 y no dejó de frecuentar a lo largo 
de su vida. También asistía regularmente a los encuentros que organizaba 
el Institut de Recherche et Coordination Acoustique/Musique (Instituto de 
investigación y coordinación de la Música Acusmática)99. 

Me parece fácil suponer que si Foucault estuvo tan próximo a este ambiente 
intelectual, la música debió parecerle un terreno sugerente y fértil para el 

96 La cercanía entre Boulez y Foucault es fruto del debate de los biógrafos, hay quienes piensan que 

eran apenas conocidos y otros que aseguran que los unía una amistad inquebrantable. Dejando esto de 

lado, se pueden encontrar dos textos, producto de esa relación, que han sido de máxima importancia 

para la presente investigación, teniendo en cuenta la escasez del material que Foucault publicó sobre 

el tema de la música, algunos de los cuales fueron traducidos por Nicolás Alberto Duque. Finalmente, 

si el lector desea escuchar algunas de las obras de Boulez, puede revisar el trabajo de Symphony 

Orchestra; Ensemble Domaine, llamado Orchestral works and chamber music (2000).
97 Compositor alemán conocido por sus innovaciones en música electroacústica, música aleatoria 

y composición seriada. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Stockhausen, puede 

escuchar el trabajo de Alfred Alings, Johannes Fritsch, Aloys Kontarsky; et al, llamado Prozession, 

para tamtam, viola, electronium, piano, filtros y potenciómetros (1970).
98 Compositor francés, recordado por haber sido un gran organista y ornitólogo, esto le permitió 

incluir el sonido de los pájaros a las composiciones musicales. Entre sus obras más conmovedoras 

se encuentra su Cuarteto para el fin de los tiempos (Quatour pour la fin du temps), el cual escribió y 

estrenó en un campo de concentración. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Messiaen, 

puede escuchar el trabajo del Quatour Olivier Messiaen, compuesto por Alain Moglia, Rene 

Benedetti, Michel Arrignon y Jean-Claude Henriot, llamado Quatour pour la fin du temps (1994).
99 Se puede recordar la célebre reunión de febrero de 1978 cuando el Institut de Recherche (IRCAM) 

de París convocó a un conjunto de músicos y filósofos para discutir durante tres días en torno al 
tema “El tiempo musical”. Entre los participantes estuvieron Roland Barthes (1915-1980), Michel 

Foucault, Luciano Berio (1925-2003), Gilles Deleuze y Pierre Boulez.



104 |  michel foucault, la música y la historia

pensamiento; incluso, no es forzoso suponer que, de alguna manera, le 
permitía experimentar una liberación. En una entrevista, con Paolo Cruso, 
confesó que había encontrado en la música un efecto emancipador: “Me 
doy cuenta de lo importante que para mí ha sido escucharla durante cierto 
período de tiempo. Una importancia similar a la lectura de Nietzsche” 
(Foucault, 1969, p. 32). 

Si la música fue de tanta importancia y si ocupaba un lugar tan relevante en 
la vida del filósofo durante su periodo arqueológico (a tal punto que solo 
era comparable con la experiencia de leer a Nietzsche), entonces, describir 
la relación música/arqueología no me parece algo simplemente seductor, en 
realidad se trata de una tarea que, desde hace tiempo, debió ser ineludible para 
quienes se han encargado de estudiar la obra del filósofo francés. Si se tratara 
de una relación meramente biográfica, debería aceptarse, desde el principio, 
que este empeño no dejaría de ser vano, pero como se ha visto en el campo de 
la estética musical se trata de una complicidad prometedora. Ahora bien, ¿y 
si lo fuera en la dirección opuesta? ¿Y si la arqueología se viera enriquecida 
por el pensamiento que circunda la música, por la música misma?

4.1. Distancias de la estética moderna, música 
contemporánea y representación

Las siguientes páginas, más que un desarrollo sistemático, se componen de 
una serie de anotaciones, que pretenden cotejar algunas de las decisiones 
y precauciones de la arqueología con ciertos procedimientos de los que se 
sirve la música experimental (los cuales, sobra decir, no le fueron extraños 
al filósofo francés). Considero que antes de pensar la música a partir del 
procedimiento arqueológico, se debe transitar el camino opuesto, explorar 
la posibilidad de que la arqueología se encuentre en deuda con la música, 
que sus procedimientos se hayan desencadenado (o modificado) gracias a 
su estrecha relación con la práctica musical.



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 105

La primera relación entre las prácticas musicales del siglo XX y la arqueo-
logía se puede rastrear en la confesión del filósofo francés de que la música 
le había parecido una manera de escapar de la filosofía dialéctica. Foucault 
―siguiendo un camino nietzscheano― se oponía a la historia global, en 
especial, tomaba distancia de su proceso dialéctico (que conducía a una 
teleología caprichosa). Pero, ¿cómo es que la práctica musical le permitía 
escapar del pensamiento hegeliano? ¿Acaso al pensar la renovación de 
la música, lograba entrever una fisura por el cual el pensamiento pudiera 
fugarse de ese sistema que le parecía tan arbitrario? 

a. Rizadura de la estética hegeliana

A la música académica del siglo XX no le fueron extrañas las renuncias. Se 
puede afirmar que abandonó, tanto las nociones de cuño hegeliano, como 
las prácticas que las acompañaban. Según José Luis Pardo (1954), en su 
texto La obra de arte en la época de su modulación serial (2007), durante 
el siglo XX se efectuaron tres renuncias: (i) el artista renunció a su rótulo 
de “genio”; (ii) el público renunció al llamado “goce estético subjetivo”; 
y (iii) la obra renunció a su “belleza clásica”. Quisiera tratar brevemente 
estas renuncias de la música contemporánea y comprenderlas como un 
gesto de oposición directa a la estética moderna.

La deconstrucción del músico y la distancia de la noción de genio:

Son numerosos los estudios que recuerdan la manera en que en esta época 
el artista renunció a su rótulo de “genio”, concepto de suma importancia 
en la filosofía hegeliana100. Esto no quiere decir que dejaron de existir 

100 Hegel en sus Vorlesungen über die Ästhetik (1838) (Lecciones de estética) trata a profundidad el 

concepto de “genio”. Lo caracteriza como aquel que: “debe saber olvidar su propia individualidad” 

para relacionarse directamente con “una forma viva de la idea”, en otras palabras, la genialidad, en 



106 |  michel foucault, la música y la historia

músicos excepcionales de un momento a otro y sin previo aviso, sino que 
la concepción de genio (como aquel que nace dotado de una capacidad 
innata y casi que sobrenatural para la práctica) supone un innatismo que 
ha sido continuamente rebatido en el siglo XX. En el terreno musical es 
especialmente irritante, ya que, de forma común, se adopta la idea de que 
el genio no necesita de la experiencia, olvidando con ello que hasta los 
jóvenes más prodigiosos ―sea el caso de Mozart o de Paganini― tuvieron 
un arduo entrenamiento musical (por no decir descomunal). El abandono 
de esta noción por parte de los músicos del siglo pasado era eminente, 
debido a que pretendían crear una práctica musical que impugnara tanto 
la experiencia de la guerra, como un distanciamiento general de la música 
que obedeciera a la sensibilidad que la hizo posible101. 

Esta búsqueda de experimentación de la música de avanzada solo era 
posible a partir de un estricto aleccionamiento histórico y una incansable 
exploración práctica. El genio, que hasta entonces era un emisario de la 
belleza, un virtuoso favorecido por el público (y por las fuerzas “desco-
nocidas” que le dieron el don), se transforma. Ahora debe enfrentarse con 
lo terrible o por lo menos formularse la pregunta: ¿Cómo se puede llevar 
la música lejos de esos terrenos gastados, que no solo estaban aletargados 
por procedimientos mecánicos, sino que dan cuenta de una sensibilidad 
que permite la devastación, la destrucción de los hombres y de la tierra? 

Hegel, exige una capacidad general para el arte y la inspiración (Hegel, 1989, p. 26).
101 La idea de que la música debe reducirse a la expresión de la individualidad, así sea de un genio, 

produjo una sensibilidad “contaminante” que no solo se centra en el culto al individuo, sino que 

impide la percepción de valores puramente musicales, por centrarse en la representación. En 

palabras de Ortega y Gasset (1833-1955): “Desde Beethoven a Wagner el tema de la música fue 

la expresión de sentimientos personales. El artista melódico componía grandes edificios sonoros 
para alojar en ellos la autobiografía. Más o menos era el arte confesión. No había otra manera de 

goce estético que la contaminación (encarnación). […] Aquella música nos compunge, y para 

gozar de ella tenemos que llorar, angustiarnos o derretirnos en una voluptuosidad espasmódica. 

De Beethoven a Wagner toda la música es melodrama” (Ortega y Gasset, 1960, p. 26).



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 107

La deconstrucción del espectador y la distancia de la noción de 
público: 

El escucha renunció al llamado “goce estético subjetivo” (noción también 
favorecida por la filosofía hegeliana102), lo cual no implica que la obra sea 
necesariamente algo insufrible, tedioso o molesto; se trata de una música 
que no tiene como propósito la simple satisfacción de una individualidad 
subjetiva. Si bien, busca la creación de una nueva sensibilidad, no ha de 
pensarla como una manifestación artística que, a la vuelta de los años 
―gracias a la fuerza de la repetición― pueda parecer bella. La música 
contemporánea no quiere perder su fuerza de choque, no quiere “perder 
su filo”, desea que aquellos que la escuchen desarrollen una sensibilidad 
que disfrute de la transgresión. 

102 Cuando Hegel en sus Vorlesungen escribió acerca de la música, se detuvo con bastante interés en 

el sonido, teorizó respecto de su presentación invisible y de su existencia transitoria ―sin lo que él 
llamaba un firme ser ahí―, concluyendo que tenían una existencia sumamente espiritual. Se piensa 
su estética como una jerarquía de las artes, permite suponer que la música tiene mayor belleza que 

la pintura y la escultura (porque están compuestas de materias pesadas) y menos que la poesía 

(porque es netamente espiritual). La música, entonces, por el simple hecho de estar conformada por 

una materia liviana (el sonido), se confinaba a la “conciencia” y el “espíritu”. Por ello creía que la 
música era aprehendida de manera inmediata por el espíritu, es decir, que solo resonaba en el alma: 

“Su contenido es en sí mismo subjetivo, y la exteriorización no lleva igualmente a una objetividad 

espacialmente permanente, sino que, mediante su libre oscilación inestable, muestra que es una 

comunicación que, en vez de tener para sí misma una subsistencia, debe ser ahí solo sostenida por lo 

interno y subjetivo y sólo para lo interno subjetivo” (Hegel, 1989, p. 26).



108 |  michel foucault, la música y la historia

La deconstrucción de la música: distancia de la noción de obra bella: 

La obra musical no se puede explicar con la noción clásica de “belle-
za”, la cual era piedra angular de la estética hegeliana103. La música de 
avanzada, a fuerza de procedimientos experimentales, exploraba todas 
las presentaciones sensibles del sonido: con la incorporación del ruido, 
de los sintetizadores y de las sonoridades de los pueblos no occidentales. 
En definitiva, la práctica musical puso en cuestión tanto la apoteosis de 
los sonidos temperados europeos (considerados los sonidos musicales 
por excelencia), como las relaciones mecánicas que prescribía el sistema 
tonal. Así los antiguos materiales sonoros perdieron su exclusividad sobre 
la música y la belleza, que dependía de ellos, se desvaneció (junto con la 
idea de armonía, en tanto orden y mediación del reino libre del espíritu).

103 Es conocido que para Hegel el arte no solo debe producirse a partir de reglas. “Para que aquí 

bastara con reglas, sus preceptos deberían estar al mismo tiempo trazados con tal determinidad 

que pudiera observárselos de todo punto tal como se los expresa, sin otra actividad propia. Pero 

abstractas según su contenido, tales reglas se muestran, por consiguiente, en su pretensión de ser 

adecuadas para colmar la conciencia del artista absolutamente inadecuadas, pues la producción 

artística no es actividad formal según determinidades dadas, sino que en cuanto actividad 

espiritual, debe trabajar a partir de sí misma y llevar ante la intuición espiritual un contenido 

enteramente distinto y más rico, y creaciones individuales más compreensivas” (Hegel, 1989, 

p. 26). A pesar de ello (de que no se le puede acusar de estar conformada netamente de reglas 

“formales”), la belleza en Hegel tiene una característica que la limita (una sujeción claramente 

antropológica) y es que debe ser manifestación del espíritu ―en tanto arte debe sobrepasar a 
la belleza natural― que no posee el mismo grado espiritual. En el terreno de la música a esta 
valoración teórica se imponen sus procedimientos, ¿Cuáles? Aquellos que permiten el cometido 

de conectarse con la “interioridad”. Prueba de ello es la apología a la melodía que Hegel lleva a 

cabo. Yolanda Espiña, en su artículo La música en el sistema filosófico de Hegel, lo explica de 

la siguiente manera: “Hegel considera la melodía como lo bello de la música. La melodía es el 

lenguaje del alma, expresión de su subjetividad. […] la melodía es lo cantable, identificable casi 
con esa preferencia del espíritu que es la voz humana, entendida aquí no como manifestación de 

un significado atribuido a la palabra, sino como expresión de los movimientos del espíritu” (2008, 
p. 26). Comúnmente se pone en cuestión si no se trataba de un simple gusto que Hegel sentía por 

las melodías de su época y que lo extendió a un juicio con validez universal. 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 109

Además del abandono de estas nociones podría sostenerse que las pre-
guntas concernientes a la verdad del arte dejaron de ser el centro de las 
discusiones que planteaba la música académica (por la manera en que 
abordaba lo universal y en que demandaba un tratamiento científico de la 
música104). Algunos de los problemas ineludibles en el siglo XX para la 
estética musical tienen que ver con la música experimental. Por un lado, se 
preocupa por dar cuenta de las particularidades de su circuito de creación, 
interpretación y recepción, de producción y postproducción; y por otro, se 
interesa por dar cuenta de su creciente reflexividad, por la manera en que 
se piensa a sí misma. Ahora bien, para ser sincero, no se puede afirmar 
que este cambio en los interrogantes o el intempestivo rechazo a las tres 
nociones mencionadas es lo que Foucault encontró en la música y que llamó 
“rizadura del universo dialéctico”; tal vez esto fue lo que percibió en ella, o 
tal vez no, lo cierto es que presenciaba una polémica sin precedentes, en la 
que han participado tanto compositores, como músicos, críticos, filósofos 
y el público en general (todos tienen un juicio al respecto: un elogio o una 
censura). Por ahora, quisiera sostener que esta polémica en el campo de la 
música se relaciona con el escándalo producido por la arqueología en el 
terreno de la historia, tanto por el abandono de nociones de cuño hegeliano, 
como por el cuestionamiento de las formas de historicidad que producen 
una petrificación, un canon o una tradición rígida. 

104 Hegel en sus Vorlesungen pretende llevar a cabo un tratamiento científico del arte, lo cual 
representa un escándalo para su época, porque trataba de demostrar que el arte (que desde los 

tiempos de Platón se pensaba como simple mimesis de lo aparente) era portador y guardián de 

lo real, de la verdad y del “espíritu”. Su pregunta, entonces, es por la verdad del arte: “Lo que 

el arte realza y deja que se manifieste es precisamente el dominio de las potencias universales. 
En el mundo ordinario externo e interno aparece ciertamente también la esencialidad, pero con 

la figura de un caos de contingencias, atrofiada por la inmediatez de lo sensible y por lo arbitrio 
en circunstancias, acontecimientos, caracteres, etc. El arte le quita la apariencia y la ilusión de 

este mundo, efímero, a aquel contenido verdadero de los fenómenos, y les da a éstos una realidad 

efectiva superior, hija del espíritu” (Hegel, 1989, p. 29).



110 |  michel foucault, la música y la historia

b. La cristalización de los hábitos auditivos

Al tener en cuenta esta última, se puede anunciar brevemente una segun-
da relación entre la arqueología y la práctica musical experimental. Al 
preguntarse: ¿Por qué un número tan amplio de intelectuales y músicos 
no soportaron perder los antiguos valores de la práctica musical?, suelen 
escucharse una serie de juicios negativos (un ataque a la música de avanzada 
a partir de su circulación restringida y de su choque con el canon musical). 
¿Acaso no se está sufriendo una petrificación de las actuales maneras de 
percibir la música? Aún si se reconociera en esto un argumento ad homi-

nem, se puede preguntar por aquello que cristaliza los hábitos auditivos. 
Este segundo cuestionamiento puede ser una de las preocupaciones más 
arraigadas de los compositores contemporáneos, incluso, Michel Foucault 
sugería pensar la música a partir de este tópico.

El problema de la cristalización de los hábitos auditivos se puede rastrear 
en La musique contemporaine et le public (1983), una conversación de 
Michel Foucault con Pierre Boulez, traducida por Nicolás Duque Buitrago 
para esta investigación. Quisiera recordar la crítica que Foucault esgrime 
en contra de algunas de las formas de la reproducción técnica (como la 
llamaría Walter Benjamin), la cual, en el campo de la música, no siempre es 
un medio de difusión, sino que, en algún sentido, se convierte en una forma 
de crear hábitos auditivos y obstáculos a la hora de poner en circulación 
la música contemporánea.

Tengo la impresión de que muchos de los elementos que 

están destinados a dar un acceso a la música tienen por efecto 

empobrecer la relación que tenemos con ella. Hay un mecanismo 

cuantitativo que juega su rol. Una cierta rareza de la relación 

con la música podría preservar tanto una disponibilidad de la 

audiencia, como una flexibilidad de la audición. Pero, entre 
más frecuente es esta relación (radio, disco, casetes), más 

familiaridades se crean; los hábitos se cristalizan; lo más 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 111

frecuente se convierte en lo más aceptable, y muy pronto en 

lo único admisible. Se produce un “traspaso” [frayage] como 

dirían los neurólogos. (Boulez & Foucault, 1983, p 10) 

La cristalización de los hábitos auditivos está vinculada con el mercado de 
la música. El filósofo sostiene que existe un círculo vicioso entre producción 
y consumo musical, que produce una barrera que dificultaría la percepción 
de la música contemporánea:

Evidentemente las leyes del mercado se aplican fácilmente a este 

mecanismo simple. Lo que ponemos a la disposición del público, 

es lo que el público escucha. De hecho, lo que termina por escuchar 

es lo que se le propone, así refuerza un cierto gusto, profundiza en 

los límites de una capacidad bien definida de audición, se cierne 
cada vez más en un esquema de escucha. Le hace falta satisfacer 

esta expectativa etc. De este modo la producción comercial, la 

crítica, los conciertos, todo lo que multiplica el contacto del público 

con la música corre el riesgo de hacer más difícil la percepción 

de lo nuevo. Muy seguramente el proceso no es unívoco. También 

es cierto que la familiaridad creciente que se tiene con la música 

amplía la capacidad de escuchar y proporciona un acceso a posibles 

diferenciaciones, pero este fenómeno corre el riesgo de producirse 

solo al margen; puede en todo caso permanecer como algo secundario 

en relación con la gran consolidación de lo adquirido, si no se hace 

un intento por desviarse de las familiaridades. (Foucault, 1983, p 10)

El filósofo defiende ―como en el campo de la historia― la toma de dis-
tancia de las familiaridades (privilegiando la búsqueda, la curiosidad y 
el extrañamiento). Michel Foucault nos recuerda la importancia de estar 
atentos a las nuevas formas de producción y recepción de la música.  



112 |  michel foucault, la música y la historia

No abogo, por supuesto, por una rarefacción de la relación con 

la música, pero es preciso comprender que la cotidianidad de 

esta relación, con todos los intereses económicos a los que están 

ligados, puede tener este efecto paradójico de volver rígida la 

tradición. No digo que se deba dar acceso a la música más rara, 

sino que su frecuentación está menos condenada a los hábitos y a 

las familiaridades. (Boulez & Foucault, 1983, pp. 10-12.)

En definitiva, la segunda complicidad entre la práctica musical del siglo 
XX y la arqueología (en el pensamiento foucultiano) puede encontrarse 
en la manera en que ambos terrenos son abordados críticamente, buscando 
tomar distancia de la petrificación de la sensibilidad y el pensamiento. 

c. La distancia de la representación

Quisiera señalar una tercera complicidad entre la arqueología y la práctica 
musical del siglo XX. Por esta razón mencionaré una serie de correlaciones 
entre la pintura y la música (en una dirección similar a la esbozada en la 
nota introductoria). En una entrevista publicada en 1986, Boulez y Foucault 
conversaron al respecto de la polémica generada por la música contem-
poránea; me llama la atención que el filósofo francés quisiera resaltar que 
la pregunta en este debate estaba mal formulada: “No creo que haga falta 
preguntarse: ¿Cómo volver a atrapar o cómo reubicar la música luego de 
que ha tomado una distancia tan enorme? Pero sobre todo no creo que tenga 
que preguntarse: ¿Cómo la música que es tan cercana, tan consubstancial a 
toda nuestra cultura, se siente como proyectada a lo lejos y como situada a 
una distancia casi infranqueable?” (Boulez & Foucault, 1983, pp. 10-12). 

Este desplazamiento se debe, entre otras cosas, a que al filósofo francés le 
parece necesaria una estética musical que tenga como correlato una crítica 
centrada en la manera cómo la práctica musical se entrecruza con otros 
campos del saber y la cultura. Michel Foucault encuentra la música contem-
poránea ―el pensamiento y la transgresión que la circunda― estrechamente 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 113

relacionada con otras disciplinas, incluso, con esos campos del saber que 
aparentemente le son extraños, tanto artísticos como científicos. Más adelante, 
propone pensar la música a partir de las relaciones que guarda con la pintura: 

Es frecuente decir que la música contemporánea se ha “desviado”, 

que ha tenido un destino singular; que ha alcanzado un grado 

de complejidad que la hace inaccesible; que sus técnicas la han 

conducido por caminos que la extravían cada vez más. Ahora 

bien, lo que me desconcierta, por el contrario, es la multiplicidad 

de vínculos y de relaciones entre la música y el conjunto de otros 

elementos de la cultura. Esto se puede ver de muchas formas. Por 

un lado, la música ha sido muy sensible a las transformaciones 

tecnológicas, y ha estado más estrechamente ligada a las mismas 

que la mayor parte de las otras artes (con excepción, sin duda, 

del cine). Por el otro, su evolución desde Debussy o Stravinsky 

muestra correlaciones remarcables con las de la pintura. (Boulez 

& Foucault, 1983, pp. 10-12.) 

Tal vez una de las relaciones más prometedoras para ser exploradas entre 
la arqueología y la música experimental surja del hecho de que la música 
(como la pintura) ha sufrido profundas transformaciones a lo largo del 
siglo XX, en especial, en su función representacional. Por un lado, se 
sabe que el artista plástico trató de hacer visible el medio de sus obras: los 
pigmentos, afectando dramáticamente al espectador. La pintura del siglo 
pasado ―contrario a lo que suele pensarse― no gira exclusivamente en 
torno al “contenido”, en general, no se puede reducir la obra a su valor 
representacional (por ello debe ser estudiada en su materialidad, incluso 
cuando se trata de obras altamente conceptualistas). Por otro lado, la mú-
sica ha pretendido, de una manera similar, distanciarse de sus formas de 
representación clásicas. 

¿Acaso el estremecimiento que se generó en la pintura, la oposición al 
naturalismo y el abandono de lo figurativo, también sacudió el campo 



114 |  michel foucault, la música y la historia

musical? ¿La música experimental (con su distancia del sistema tonal 
clásico, sus disonancias, ruidos y silencios) no se oponía a que el sonido 
fuera doblegado por un contenido netamente representacional? Quisiera 
sostener que la distancia de la noción de representación en la música ex-
perimental implica tanto una crítica al sistema tonal occidental por medio 
de la experimentación en la práctica artística, como una transformación 
radical en las formas de notación de la misma. Me detendré brevemente 
en cada uno de estos dos puntos:

(i) Crítica al sistema tonal occidental por medio de la experimentación 
en la práctica artística: 

A partir de la primera mitad del siglo XX se puede advertir una nueva valo-
ración del sonido; compositores como Claude Debussy105 (1862-1918), Erik 
Satie (1866-1925), Maurice Ravel106 (1875-1937) y Béla Bartók107 (1881-
1945) decidieron investigar las llamadas “músicas exóticas” (la música 
occidental se vio enriquecida al confrontarse con la música de Europa 
Oriental, de Indonesia, de la India, Latinoamérica y de África). En todo 
caso, decidieron implementar estos nuevos recursos en sus obras ―a la 
manera de Picasso o Gauguin― que hasta entonces le habían sido extraños 
a Occidente. De allí que pueda sostenerse que la experimentación sonora 
se relaciona estrechamente con la ruptura de la llamada “visión etnocen-
trista”. Para ejemplificar este punto, quisiera mencionar la distinción del 

105 Compositor francés. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Debussy puede escuchar 

el trabajo de la Orquesta filarmónica de Berlín, llamado La mer; Prelude a l´apres midi d´ un 

faune (1990).
106 Compositor francés. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Ravel puede escuchar el 

trabajo de CSSR State Philharmonic Orchestra, llamado Bolero; Valses nobles et sentimentales; 

Ma mére l´oye (1992).
107 Compositor Austrohúngaro. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Bartók puede 

escuchar el trabajo de Claude Helffer, llamado Danzes populaires roumaimes (1982).



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 115

periodo clásico entre los sonidos musicales y los que no lo eran, descrita 
por el compositor Coriún Aharonián:

La Europa del siglo XVIII establecía una neta discriminación 

naturalmente arbitraria entre los sonidos «musicales» y los otros, 

los que calificaban como «ruidos». Esta discriminación surgía de la 
sistematización racional del repertorio de materiales de la música 

de allí y de entonces, y es válida sólo en función de esa música. 

Hay pueblos que no utilizan ningún otro instrumento musical 

que la voz: para ellos el concepto de instrumento en tanto artefacto 

no existe. Hay pueblos que no poseen instrumentos de cuerda o 

cordófonos: para ellos, solo son «musicales» los sonidos vocales, y 

otros que la tradición europea llama de percusión. Si estos pueblos 

dieran a lucubrar teorías arbitrarias, dirían que un violín es un 

artefacto productor de ruidos y no de sonidos musicales. (2002, p. 8) 

La arqueología, como la música, se enfrenta al pensamiento que glorifica 
al sujeto y que no conoce otras maneras de llevarse a cabo que las anqui-
losadas en la cultura Occidental (etnocentristas). Ahora bien, en el terreno 
de la práctica musical esto desencadenó que los compositores se dieran 
cuenta de que, hasta el siglo XIX, el sonido solo era considerado como 
tal si “representaba” un papel dentro del sistema tonal (cada sonido debía 
encontrar su sentido, al gravitar dentro de dicho ordenamiento). Todo 
esto hace parte de esa “revolución de artistas”, como la llamaba Ortega 
y Gasset; de allí que las cualidades menos convencionales, incluso, las 
anulaciones108 y las saturaciones109 comiencen a formar parte, con mayor 

108 Recordará el lector que el estreno de 4-33 de John Milton Cage generó un verdadero escándalo 

porque no le ofrecía al espectador más que silencio. Si el lector desea conocer algunas de sus obras 

puede escuchar su trabajo llamado New electronica music from leaders of the avant-garde (1970). 
109 Es célebre el manifiesto de Jhon Cage llamado The future of music: Credo (1958) (El futuro de 

la música: Credo). En este redimió el ruido, dándole la valoración que no había tenido hasta el 



116 |  michel foucault, la música y la historia

fuerza, de aquello que compone la música. El sonido deja de ser un simple 
medio (ya no es solo aquello que sirve para traducir algo) y se convierte 
en el centro de todo el quehacer musical.

(ii) Transformación en las formas de notación de la música: 

La notación musical da cuenta de esta transformación, se puede observar 
cómo la escritura se complejiza. Algunos aspectos que responden a ello 
son: (i) frecuentemente el ritmo abandona su periodicidad, se modifica 
o se suspende el empleo del pulso; (ii) los sonidos no se ordenan en una 
correspondencia de subdivisiones o duplicaciones, binarias o ternarias; 
(iii) se modifica el uso de las plicas, existe un rebose o una ausencia de 
las mismas; (iv) aparecen los cuadros de repetición, necesarios para los 
minimalistas; (v) se ponen en relación diferentes secuencias musicales; 
(vi) algunas obras son medidas según tiempo absoluto, determinadas por 
segundos, minutos e incluso horas, recurso capital de la música acusmática; 
(vii) en general, se multiplican las indicaciones concernientes al timbre, las 
intensidades y las alturas no temperadas; y (viii) para finalizar, se puede 

siglo XX: “Yo creo en el uso del ruido, donde quiera que estemos, lo que escuchamos es, en su 

mayor parte, ruido. Cuando lo ignoramos, nos perturba. Cuando lo escuchamos, lo encontramos 

fascinante” (Cage, 1958, p. 32). Ahora bien, en la implementación de los “ruidos”, el futurismo 

y en especial, el compositor italiano Luigi Rusollo con sus intonarumori ―capaces de controlar 
variedad de ruidos― fueron pioneros. El manifiesto L´Arte dei rumori (1913) (El arte de los ruidos) 

preguntaba: “¿Conocéis acaso un espectáculo más ridículo que el de veinte hombres obstinados en 

redoblar el maullido de un violín?” (p. 11). El abandono de los sonidos temperados se debía a que 

no remitían a la vida misma: “Todas las manifestaciones de nuestra vida van acompañadas por el 

ruido. El ruido es por tanto familiar a nuestro oído, y tiene el poder de remitirnos inmediatamente 

a la vida misma. Mientras que el sonido, ajeno a la vida, siempre musical, cosa en sí, elemento 

ocasional no necesario, se ha transformado ya para nuestro oído en lo que representa para el ojo 

un rostro demasiado conocido; el ruido en cambio, al llegarnos confuso e irregular de la confusión 

irregular de la vida, nunca se nos revela enteramente y nos reserva innumerables sorpresas” (p. 12).



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 117

encontrar la aparición de nomenclaturas individuales, debido a que muchos 
compositores diseñaron una notación particular para sus obras. 

Todo esto es evidencia de un sinnúmero de decisiones nuevas, incluso, para 
muchos, las partituras ya no se conciben como “representaciones” de una rea-
lidad sonora impuesta por el compositor, sino como una serie de sugerencias 
para el músico que, desde ahora, está destinado a intervenir en la creación 
de la obra. Michel Foucault llama la atención sobre este punto, según él, es 
inevitable que estas decisiones no se reflejen a la hora de la audición:

En la música clásica, hay una cierta transparencia que va de la escritura 

a la audición. Y, si bien los detalles de la escritura musical de Bach 

o de Beethoven no son reconocibles por la mayoría de los auditores, 

siempre hay otros, también importantes, que les son accesibles. Ahora 

bien la música contemporánea, esperando hacer de cada uno de sus 

elementos un acontecimiento singular, vuelve difícil toda captación 

o todo reconocimiento por parte del auditorio. (Foucault, 1983, p 10) 

Esta opacidad de la escritura permite una mayor intervención creativa del 
intérprete. Pero también da cuenta de una música que no está hecha para 
el simple goce subjetivo; tampoco para que el oyente pueda encontrar en 
ella ―o a pesar de ella― una cadena significante que lo deleite:

La insularidad cultural de la música de hoy no es simplemente la 

consecuencia de una pedagogía o de una formación deficiente. 
Sería más fácil gemir ante los conservadores o quejarse en las casas 

disqueras. Pero las cosas son más serias. La música contemporánea 

debe esta situación singular a su misma escritura. En este sentido es 

la música misma la que se lo ha buscado. No se trata de una música 

que busque ser familiar; es una música hecha para mantener lo 

cortante. Podemos repetirla, eso está bien, pero ella no se reitera. 

En este sentido, no podemos hacerla volver un objeto. Siempre 

hace irrupción en las fronteras. (Foucault, 1983, p 10)



118 |  michel foucault, la música y la historia

Pienso que la complicidad fundamental de la práctica musical del siglo 
XX con el procedimiento arqueológico radica en que ambos campos se 
proponen pensar un acontecimiento, en lo que tiene de irrepetible; pero, 
sobre todo, se proponen buscar incansablemente los límites (de allí que se 
pueda sostener la hipótesis de que tanto la música como la historia quieren 
tomar distancia de la representación). La arqueología obedece a un oficio 
descriptivo, pero no implica una descripción convencional: trata de indagar 
en la dirección por la que el pensamiento se escapa de sí mismo y explora 
sus límites; de allí su detenimiento en las discontinuidades y rupturas. Esto 
se debe, entre otras cosas, a la consideración de que este tiempo se encuentra 
próximo a abandonar las maneras de pensamiento que parecían encerrarlo.

4.2.Formaciones y apropiaciones históricas

Las periodizaciones descritas por Foucault no equivalen a totalizaciones 
culturales, es decir, a esos bloques (monolíticos) edificados por la historia 
global. En contraste, surgen como una manera de identificar disconti-
nuidades y transformaciones radicales que acontecen en los diferentes 
campos discursivos. Me llama la atención que las periodizaciones, tanto 
de la Histoire de la folie, de el Naissance de la clinique, como de Les mots 

et les choses sean similares. Se puede afirmar que existe un paralelismo 
entre los estudios foucultianos de la clínica, la locura y el lenguaje. Ahora 
bien, lo interesante de este asunto es que el seccionamiento de los últimos 
cinco siglos al que recurre Michel Foucault guarda una estrecha relación 
con la periodización que se utiliza regularmente en los estudios históricos 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 119

en torno a la música110 y la estética musical111. Si bien estas periodizaciones 
son similares, se debe advertir que se diferencian en la manera en que se 
enlazan estos momentos, ya que como he mencionado en distintas ocasio-
nes, la idea de una continuidad, entendida como un cúmulo de racionalidad, 
es sumamente ingenua. En todo caso, se podría sostener que estos campos 
del saber estarían íntimamente relacionados. 

110 Un ejemplo puede ser la periodización de Maria Lord y Jhon Snelson en su Historia de la música 

desde la antigüedad hasta nuestros días (2008), en la cual dividen la historia de la música en siete 

períodos sucedidos uno después del otro de manera lineal: (i) la Antigüedad (hasta el 800 d.C.), 

(ii) la música medieval (hasta el 1400 d.C.), (iii) El Renacimiento (hasta el 1600), (iv) la música 

Barroca (hasta el 1750 d.C.), (v) El Clasicismo (hasta el 1800 d.C.), (vi) El Romanticismo (hasta 

el 1900 d.C.), (vii) la música popular y el modernismo (hasta la contemporánea). Otro ejemplo, 

puede ser el libro Breve historia de la música (2006) de Luis Comellas, que divide la historia de 

la música en: (i) la música en los tiempos antiguos (hasta el 800 d.C.), (ii) la música en la Edad 

Media (hasta el 1400 d.C.), (iii) la época renacentista (hasta el 1600 d.C.), (iv) el milagro del 

Barroco y los grandes maestros del Barroco (hasta el 1750 d.C.), (v) la música clásica (hasta el 

1800 d.C.), (vi) la época y la figura de Beethoven, los inicios del Romanticismo, el corazón del 
Romanticismo, la ópera romántica y los epílogos del Romanticismo (hasta el 1900 d.C.), (vi) la 

revolución del siglo XX. Estos ejemplos solo son parte de un bloque de discursos que ordenan 

la historia de la música de una manera similar, el punto relevante es que la periodización de los 

últimos cinco siglos coincide con la periodización foucultiana.
111 Recordará el lector la línea temporal propuesta por Enrico Fubini en su trabajo La estética 

musical desde la antigüedad hasta el siglo XX, dividida en dos partes: la estética musical de la 

antigüedad al setecientos y la estética musical del siglo XVII al XX. Según el filósofo italiano se 
identifican siete periodos: (i) la Antigüedad, comprendida desde Homero hasta los Pitagóricos, 
Platón, Aristóteles y la crisis del pitagorismo (período de transición entre el mundo antiguo y 

el medieval). (ii) La Edad Media (debate en torno al Ars Nova). (iii) El Renacimiento (la nueva 

racionalidad, palabra y música en la contrarreforma). (iv) El Barroco (del racionalismo Barroco 

a la estética del sentimiento). (v) El Iluminismo (los enciclopedistas). (vi) El Romanticismo 

(la música y la función de las artes). (vii) Siglo XX (la reacción contra el romanticismo: el 

positivismo, formalismo en el siglo XX, el neoidealismo italiano y la estética musical, la estética 

y la sociología de la música, la estética y la dodecafonía, las poéticas de vanguardias).



120 |  michel foucault, la música y la historia

Después de señalar que, para Michel Foucault, la música formaba parte 
del desmantelamiento del universo hegeliano, que pretendía situarse en 
el límite y ponía en cuestión los lugares gastados de la tradición estética, 
se puede señalar que comparte con la arqueología una preocupación por 
explorar distintas formas de actualizar el pasado. La preocupación por la 
historia no solo era un asunto de la arqueología. En 1982, Foucault escribió 
L´écran traversé, en el cual presenta a Boulez como un compositor que se 
dedica al juego ―siempre intempestivo― con sus materiales, sus formas, 
sus sonidos y silencios. Lo interesante es que menciona la manera en que 
el compositor no deja de intervenir la música del pasado; incluso, recuerda 
que regresaba a sus obras años después de “finalizarlas” para revisarlas. La 
música experimental crea un asidero en la historia (una excusa) para pensar 
el presente, evaluar los juegos de lo posible y lo imposible, y arriesgarse 
a crear nuevos procedimientos.

a. Formas y formaciones

Otra relación entre la arqueología y la práctica musical que quisiera señalar 
en este momento tiene que ver con las preocupaciones formales de ambas. 
Piensa Foucault que las maneras en que la música reflexiona a propósito 
de sus lenguajes, sus estructuras y materiales no ha dejado de preocuparse 
por la forma. Una preocupación que el filósofo advierte en las demás artes 
y campos del saber: 

Los problemas teóricos que la música se ha planteado, así como la 

forma en la que ha reflexionado sobre sus lenguajes, sus estructuras 
y su material revelan una interrogación que, creo, atraviesa todo el 

siglo XX: la interrogación por la “forma” que había sido la misma 

de Cézanne o de los cubistas, que había sido la de Schönberg, que 

había sido la de los formalistas rusos o la de la escuela de Praga. 

(Foucault, 1982, p. 12) 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 121

Para pensar en qué consiste la preocupación de los músicos de avanzada en 
torno a la forma, quisiera mencionar la carta que escribió Debussy a René 
Lenormand (1982-1951) después de recibir su estudio de Armonía moderna:

Lo haya o no querido, su ensayo es una severa censura a la armonía 

moderna. Casi hay algo de bárbaro en sus citas de pasajes que, al 

verse por fuerza separados de sus contextos, no pueden justificar ya 
su curiosidad. Piense en todas esas manos inexpertas que utilizaran 

su estudio sin gran discernimiento, con el único propósito de 

aniquilar esas hermosas mariposas que ya se han visto apabulladas 

por su análisis. (Austin, 1984, p. 47) 

El músico francés le reprocha al tratadista su preocupación por reducir el 
estudio de la armonía al análisis de unos fragmentos musicales descon-
textualizados históricamente. En el fondo lo que se puede ver es que la 
preocupación formal de la música contemporánea (como la arqueológica) 
no obedece a la simple disección de frases musicales (característica de la 
época clásica), sino a una puesta en relación. Por esta razón, se pregunta 
tanto por la manera en que una frase o enunciado musical (phrase musicale) 
se relaciona estrechamente con el resto de la pieza, como por la manera 
en que una formación de composiciones encuentra su umbral, su caída y 
emerge una nueva música. 

Comprender que las formas musicales se modifican ―tienen una histo-
ria― y que sus manifestaciones hacen parte de acontecimientos históricos 
concretos, son finitas, provoca un estremecimiento similar al experimentado 
cuando se estudian las formaciones históricas. En L´archéologie du savoi 
Foucault sigue una serie de pasos: (i) caracteriza los enunciados como 
funciones: renuncia al análisis que los trata como unidades aisladas y los 
plantea como funciones íntimamente relacionadas entre sí; (ii) estudia los 
conjuntos que forman los enunciados (discursos y formaciones discur-
sivas) y cómo estos obedecen a unas leyes o prácticas discursivas; (iii) 
finalmente, propone que en cada época determinada han existido una serie 



122 |  michel foucault, la música y la historia

de isomorfismos entre distintos campos discursivos. Michel Foucault se 
plantea escribir una filosofía de las formas históricas, me pregunto si sus 
preocupaciones no obedecen a la misma inquietud de Boulez. 

El filósofo señala que no se trata de caer en las imágenes inmóviles del 
formalismo, sino permitirse el ejercicio de explorar las maneras de ins-
cripción histórica y las relaciones discursivas que desencadena la práctica 
musical con otros campos del saber y con terrenos no-discursivos. En 
L’écran traversée, el filósofo francés sostiene que pensar la “forma” en 
estos términos permite poner en evidencia la manera en que la cultura muta 
constantemente (relaciones, procesos, encuentros y enfrentamientos de las 
formas). En otras palabras, más que por formas inamovibles, deben surgir 
preguntas por las formaciones, sonoras o discursivas, y por la manera en 
que mutan y se transforman:

Creemos sin esfuerzo que una cultura se vincula más a sus 

valores que a sus formas, y que estas, fácilmente, pueden ser 

modificadas, abandonadas, retomadas; que sólo el sentido se 
arraiga profundamente. Creer esto es desconocer cuánto y cuándo 

las formas se deshacen o cuáles formas de las que nacen pueden 

provocar el asombro o suscitar el odio; es desconocer que tenemos 

más maneras de ver, de decir, de hacer y de pensar que lo que 

vemos, pensamos, decimos o hacemos. El combate de las formas 

en Occidente ha sido también azuzado, sino más, que el de las 

ideas o el de los valores. Pero las cosas, en el siglo XX, han tomado 

un aspecto singular: es lo “formal” mismo, es el trabajo reflexivo 
sobre el sistema de las formas lo que ha devenido una apuesta. Y 

un objeto remarcable de hostilidades morales, de debates estéticos 

y de enfrentamientos políticos. En la época que aprendimos los 

privilegios del sentido, de lo vivido, de lo carnal, de la experiencia 

originaria, de los contenidos subjetivos o de las significaciones 
sociales, encontrar a Boulez y la música, era ver al siglo XX bajo 

un ángulo que no era familiar: el de una larga batalla en torno a lo 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 123

“formal”; era reconocer cómo en Rusia, en Alemania, en Austria, en 

la Europa central, a través de la música, la pintura, la arquitectura, 

la filosofía, la lingüística y la mitología, el trabajo de lo formal 
había desafiado los viejos problemas y había transformado las 
maneras de pensar. (Foucault, 1982, p. 12)

Con base en esto, quisiera sostener que cada uno de los procedimientos 
utilizados por el compositor y el filósofo francés busca desnaturalizar for-
maciones históricas, alejándose de los monumentos instaurados a lo largo 
de los años en el campo del saber. 

b. Apropiaciones históricas

La música de Pierre Boulez se opone a las jerarquías, los escalonamientos y 
las gradaciones del canon monumental, lo cual es uno de los procedimientos 
metodológicos que caracterizaron la arqueología. Tanto la música como 
la historia se proponen desestatificar el pasado, cambiar las lógicas o los 
ordenamientos instituidos, y preguntarse por lo que no ha sido narrado, es 
decir, por una historia menor. En este sentido para el músico francés sus 
preocupaciones formales eran indisociables de sus preocupaciones por la 
historia de la música:

El análisis musical era la forma que tomaba para esta relación con la 

historia, un análisis que no buscaba las reglas de uso de una forma 

canónica, sino el descubrimiento de un principio de relaciones 

múltiples. Vemos nacer a través de esta práctica una relación con la 

historia que niega las acumulaciones y se burla de las totalidades: su 

ley, era la doble transformación simultánea del pasado y del presente 

por el movimiento que desata de lo uno y de lo otro a través de la 

elaboración de lo otro y de lo uno. (Foucault, 1983, p. 233)



124 |  michel foucault, la música y la historia

La práctica musical de Boulez recurre a la “discontinuidad histórica” para 
crear su espacio, la música debía pasar “a través” de todos los monumen-
tos, lo cual guarda relación con el carácter intempestivo de la arqueología.

Creo que su objetivo en esta atención a la historia era hacer que, de 

cierto modo, nada se mantuviera fijo, ni el presente ni el pasado. 
Quería ver a ambos en un perpetuo movimiento el uno respecto 

del otro; cuando se acercaba lo más que podía a una obra dada, 

encontrando su principio dinámico a partir de su descomposición 

tan cuidadosamente como era posible, no buscaba constituir un 

monumento; trataba de atravesarlo, de “pasar a través”, de deshacer 

en un gesto tal que pudiera hacer mover hasta el mismo presente. 

(Foucault, 1983, p. 233)

El compositor francés estudia la historia de las formas musicales para 
intervenir la música del presente, lo cual me recuerda la manera en que 
Foucault aborda la historia: utilizándola para pensar los problemas de su 
tiempo. En este sentido, la estética de la música que surge no se concentra 
en la producción teórica o en los desarrollos técnicos, por el contrario, se 
propone estudiar las formaciones históricas para desmantelarlas.

Del pensamiento esperaba justamente que le permitiera sin cesar 

hacer algo diferente de lo que hacía. Le pedía abrir, en la acción tan 

reglada y reflexiva que ejecutaba, un nuevo espacio libre. Oíamos 
a unos tasar a su acción de técnica gratuita; a otros de exceso de 

teoría. Pero para él lo esencial era: pensar la práctica lo más cerca 

posible de las necesidades internas sin plegarse, como si tuviera 

exigencias soberanas con cada una de ellas. ¿Cuál es entonces el 

rol del pensamiento en lo que hacemos si éste no debe ser ni simple 

saber hacer ni pura teoría? Boulez lo mostraba: proporcionar la 

fuerza para romper las reglas en el acto que las ponía en acción. 

(Foucault, 1983, p. 233)



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 125

La música de Boulez, en este sentido, toma distancia de las prácticas 
etnocéntricas y la totalidad cultural. Así mismo, se aparta de los procedi-
mientos que suponen una acumulación de racionalidad. Con esta lectura 
del trabajo del compositor francés, Foucault se enfrenta a los comentarios 
que lo reducen a considerarlo el último eslabón de una cadena en ascenso, 
mencionando únicamente que se trata del inventor del “serialismo inte-
gral”112. Foucault señala que sus piezas musicales no pretendían la excesiva 
teorización (como una lectura simplista podría hacerlas ver); piensa el 
filósofo que lo único que las obras del compositor solicita de la teoría es 
que le permitieran llevar sus prácticas musicales a donde no habían sido 
llevadas antes. Por esta razón, franquea las fronteras entre práctica y teoría, 
se propone estudiarlas entrelazadas; para dar cuenta tanto de los campos 
discursivos como de los no discursivos (análisis que, al pasar el tiempo, 
se hizo indispensable en la obra foucultiana, sobre todo con la llegada del 
período genealógico y del análisis de las prácticas de sí).

4.3.La estética musical de los encuentros

Michel Foucault tuvo que tropezarse con la guerra, la angustia, la de-
vastación y la muerte. Estas experiencias no deben ser recordadas como 
anécdotas triviales, ya que, en definitiva, se articulan con su pensamiento. 
Por esta razón, se preguntó por la manera en que se puede transformar la 
sociedad y, sobre todo, por las formas en que en cada individuo se puede 
transformar a sí mismo. Para ilustrar este punto quisiera recordar que, 
refiriéndose a la ocupación alemana, escribió las siguientes líneas:

112 Técnica de composición musical que incorpora los timbres y las intensidades al sistema serial, 

ampliando las técnicas creadas por Schöenberg (1874-1951) y Webern (1883-1945), centradas en 

las alturas.



126 |  michel foucault, la música y la historia

La experiencia palpable de la guerra nos había mostrado la necesidad 

y la urgencia de crear una sociedad radicalmente diferente de aquella 

en la que habíamos vivido: una sociedad que aceptó el nazismo y se 

prostituyó a sí misma ante él, y que por tanto salió de él en masa para 

echarse en brazos de De Gaulle. A la luz de todo esto muchos jóvenes 

en Francia reaccionaron rechazando frontalmente esta sociedad. No 

sólo queríamos un modo diferente y una sociedad diferente, sino 

que también queríamos ir aún más lejos, queríamos transformarnos 

a nosotros mismos y transformar las relaciones sociales para ser 

completamente otros. (Foucault, 1999, p. 12)

Cuando Michel Foucault vivió en Túnez, el partido político destour113 arre-
metía fuertemente contra sus opositores; las revueltas a favor de Palestina, la 
protesta antigubernamental y la huelga estudiantil de 1966 desencadenaron 
todo tipo de violencia. Una vez más, el filósofo francés presenciaba la bar-
barie humana. En una carta a George Canguilhem (1904-1995) describió el 
caos que vivía la ciudad: “Cincuenta incendios, ciento cincuenta o doscientas 
tiendas saqueadas, las más pobres, obviamente; el espectáculo eterno de la 
sinagoga arrasada, alfombras arrastradas hasta la calle, pisoteadas y quemadas” 
(Macey, 1993, p. 190). No pasó mucho tiempo antes de que las universidades 
se convirtieran en foco de opresión política; así es que Foucault dejó de ser 
un simple testigo y decidió intervenir en semejante disputa. Su mayor preo-
cupación fue proteger a los estudiantes, los justificaba en sus discursos, los 
refugiaba en su casa, incluso, pagaba (con sus honorarios de maestro) a los 
abogados defensores. 

113 El Hizb al-Hor al-Destouri (Partido Liberal Constitucional) fue fundado en 1920. En un principio 

pretendía acabar con el protectorado francés de 1881 y fundar un gobierno constitucional y laico, 

enfrentar el colonialismo francés, desencadenó numerosas disputas, arrestos y violencia. Con el 

tiempo, el Partido cambió tanto su plataforma política como sus prácticas, se vinculó al socialismo 

y se permitió un mayor uso de la fuerza. Al lograr la independencia (1963), dirigentes del Partido 

como Habib Bourguiba conservaron el nivel de violencia y de vigilancia sobre la población civil.



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 127

a. El pensamiento y lo impensado

A pesar de que su estadía en África no tuvo un buen término (Foucault 
regresó a su país después de haber sido fuertemente agredido y amenaza-
do), durante el período en Túnez logró escribir L´archéologie du savoir. 
Este libro se debe, entre otras cosas, a la necesidad de tomar distancia 
de los discursos que hicieron posible el genocidio del siglo pasado, a la 
necesidad de hacer inviable el retorno a la barbarie; por esta razón se 
propone transformar el pensamiento. La arqueología se constituye como 
una “herramienta” que, en vez de transcribir el mundo, pretende estar al 
servicio de quienes luchan, de quienes esperan liberarse de ciertas políticas 
de la verdad. El pensamiento foucaultiano es supremamente sensible (en 
esto consiste su criticidad) a las relaciones entre saber y poder114.

Muchas de las obras escritas en el período arqueológico se prestaron 
para luchas puntuales, tal vez el ejemplo más emblemático sea Histoire 

de la folie la cual ―a partir del análisis de las condiciones de posibilidad 
de un saber psiquiátrico― trata problemáticas en torno a un dominio 
institucional. Esta preocupación, que se cree propia del llamado período 
genealógico ya era central para la arqueología115. 

114 Una mirada detenida de las relaciones entre el saber y el poder, en perspectiva histórica, también 

se puede rastrear en el texto de Michel Foucault titulado Nietzsche, la généalogie, l’histoire 

(Nietzsche la genealogía y la historia). Allí realiza una reconstrucción histórica de la noción de 

verdad: “Y además la cuestión misma de la verdad, el derecho que ella se procura para refutar 

el error o para oponerse a la apariencia, la manera en la que poco a poco se hace accesible a los 

sabios, reservada después únicamente a los hombres piadosos, retirada más tarde a un mundo 

inatacable en el que jugará a la vez el papel de la consolación y del imperativo, rechazada en fin 
como idea inútil, superflua, refutada en todos sitios, ¿todo esto no es una historia, la historia de 
un error que lleva por nombre verdad? La verdad y su reino originario han tenido su historia en la 

historia” (Foucault, 2008, p. 23).
115 La escolarización tradicional de la obra foucultiana suele organizarse en una sucesión de tres 

períodos: el primero sería el período “arqueológico”, en el que prima la preocupación por el 



128 |  michel foucault, la música y la historia

La idea que defiende Foucault es muy sencilla: el “pensamiento” no puede 
ser considerado simple teoría:

Antes aun de prescribir, de esbozar un futuro, de decir lo que 

hay que hacer, antes aun de exhortar o sólo de dar la alerta, el 

pensamiento, al ras de su existencia, de su forma más matinal, es 

en sí mismo una acción, un acto peligroso (Foucault, 2007, p. 319). 

Teniendo en cuenta que, para el filósofo francés, el pensamiento no obedece 
exclusivamente al ámbito de la ciencia y que se debe rastrear en un campo 
más amplio, el del saber, cabe preguntarse: ¿Cómo es que el pensamiento 
se haya convertido en algo peligroso?, ¿cómo es posible que la historia 
se haya transformado en aquello con lo que ―y por lo cual― se lucha? 
Quisiera mencionar otra diferencia entre el pensamiento foucultiano y el 
cogito cartesiano. Descartes deseaba dedicarse a la destrucción “sistemáti-
ca” de sus opiniones, renunciar tanto a las nociones heredadas, como a las 
provenientes de sus propias percepciones. Solía confesar que le bastaría 

“saber” (1961-1970), después, estaría el período “genealógico” que se centra en el “poder” (1976), 

y por último, el período del “análisis de las técnicas de sí”, que se ocupa de la “constitución de la 

subjetividad” (1984). Miguel Morey defiende la tesis de que los procedimientos metodológicos de 
Michel Foucault (arqueología, genealogía y el análisis de las prácticas de sí) forman una unidad, 

y que por ello no deben ser pensados como superaciones de los anteriores. En una entrevista 

para la presente investigación le pregunté por el texto La cuestión del método (1989), en donde 

toma distancia de la “comodidad hermenéutica” que, siguiendo unos parámetros “metodológicos, 

temáticos y cronológicos”, ordena la obra de Michel Foucault en una sucesión de tres períodos. 

A lo que respondió: “Básicamente el peligro reside en la escolarización rígida y estática de un 

pensamiento que debe ser captado en su dinámica para ser comprendido correctamente. En el 

curso de una conversación con H. Dreyfus y P. Rabinow, el 26 de abril de 1983, Foucault anota 

lo siguiente: «Arqueología: método para una genealogía histórica, que toma como dominio de 

análisis los discursos…». Si retenemos esta caracterización, la distinción habitual que hace de la 

arqueología y la genealogía dos procedimientos metódicos radicalmente distintos (tanto por su 

proceder, descriptivo la una y explicativo la otra, como por su objeto, el saber y el poder) pierde 

buena parte de su legitimidad” (Morey, 2012, p. 2).



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 129

para “rechazarlas todas” encontrar en ellas “algún motivo de duda”. Tanto la 
fe que tenía en los “sentidos”, como en las “verdades formales”, se encon-
traba destrozada, en otras palabras, se preguntaba: ¿De qué se puede estar 
seguro, si estar despierto no se distingue del estar dormido, y si algún tipo 
de “genio maligno” se propusiera alejarnos de la verdad?116 Estas renuncias 
conducen a la afirmación de que: lo único de lo que se puede estar seguro 
es de la existencia del cogito. En contra de las meditaciones cartesianas 
(del “privilegio reflexivo” del cogito que se piensa a sí mismo) la filosofía 
foucultiana se pregunta por lo “impensado”. El pensamiento para Foucault 
no será “el súbito descubrimiento iluminador de que todo pensamiento es 
pensado” (2007, p. 319), sino una excusa para abrir otros interrogantes. 
Para aclarar este punto me permito citarlo en extenso: 

¿Qué debo ser, yo que pienso y que soy mi pensamiento, para que sea aque-
llo que no pienso, para que mi pensamiento sea aquello que no soy? ¿Qué 
es, pues, ese ser que centellea y, por así decirlo, parpadea en la abertura del 
cogito pero que ni está dado soberanamente en él y por él? ¿Cuál es, pues, la 
relación y la difícil pertenencia entre el ser y el pensamiento? ¿Qué es este 
ser del hombre y cómo puede hacerse que este ser, que podría caracterizarse 
tan fácilmente por el hecho de que «posee pensamiento» y que quizá sea 
el único que lo tenga, tenga una relación imborrable y fundamental con 
lo impensado? […] ¿Acaso puedo decir, en efecto, que soy este lenguaje 
que hablo y en el que mi pensamiento se desliza al grado de encontrar en 
él el sistema de todas sus posibilidades propias, pero que, sin embargo, 
no existe más que en la pesantez de sedimentaciones que no será capaz de 

116 En este punto, las declaraciones realizadas por Descartes son muy esclarecedoras: “Creeré que 

el cielo, el aire, la tierra, los colores, las figuras, los sonidos y todo lo externo no son más que 
engaños de sueños con los que ha puesto una celada a mi credulidad; consideraré que no tengo 

manos, ni ojos, ni carne, ni sangre, sino que lo debo todo a una falsa opinión mía; permaneceré, 

pues, asido a esta meditación y de este modo, aunque no me sea permitido conocer algo verdadero, 

procuraré al menos con resuelta decisión, puesto que está en mi mano, no dar fe a cosas falsas y 

evitar que este engañador, por fuerte y listo que sea, pueda inculcarme nada” (2001, p. 17). 



130 |  michel foucault, la música y la historia

actualizar por completo? ¿Puedo decir que soy este trabajo que hago con 
mis manos, pero que se me escapa no sólo cuando lo he terminado, sino 
aun antes mismo de que lo haya iniciado? (Foucault, 2007, p. 19) 

Michel Foucault, en Les mots et les choses, sostiene que las formas de lo 
impensado son la contraposición del “saber positivo del hombre”. Anun-
cia que ellas develan un terreno que le ha sido ajeno al pensamiento, en 
el cual la “reflexión” y la conciencia se extravían. Se trata de una serie de 
mecanismos oscuros y determinaciones sin figura. La búsqueda de lo otro 
es una práctica incesante del pensamiento sobre sí mismo. 

Lo impensado (sea cual fuere el nombre que se le dé) no está 

alojado en el hombre como una naturaleza retorcida o una historia 

que se hubiera estratificado allí; es, en relación con el hombre, lo 
Otro: lo Otro fraternal y gemelo, nacido no de él ni en él, sino a su 

lado y al mismo tiempo, en una novedad idéntica, en una dualidad 

sin recurso. Esta playa oscura que se interpreta de buen grado como 

una región abismal en la naturaleza del hombre, o como una fortaleza 

singularmente encerrada de su historia, le está ligada de otro modo; 

le es, a la vez, exterior e indispensable: un poco la sombra contenida 

del hombre surgiendo en el saber; un poco la tarea ciega a partir de 

la cual es posible conocerlo. (Foucault, 2007, p. 319)

El llamado solipsismo cartesiano encuentra aquí sus detractores, en quie-
nes afirman la existencia de lo impensado, del otro y de lo otro. La pregunta 
motora de toda arqueología y de la música experimental del siglo pasado 
(especialmente, la que realizaban compositores como Boulez) consiste en la 
búsqueda del pensamiento que se escapa y que, a pesar de todo, no es extraño.

b. El silencio de los encuentros

Dos tipos de silencio parecen surgir en torno a la estética de la música; el 
primero es el silencio del extrañamiento, de la percepción de lo impensable 



estética de la discontinuidad: arqueología y música contemporánea | 131

y el segundo, el silencio de la ausencia, del abandono de las formas de 
reflexión del terreno musical. Me he concentrado en oponerme al segundo 
tipo de silencio y en abrir el camino del primero. Ahora que termino de 
escribir este libro, quisiera mencionar un tercer silencio. Un silencio que 
en nuestra cultura se ha perdido, el silencio necesario para permitir a cada 
uno experimentar los encuentros con los otros y con lo otro: 

No tenemos una cultura del silencio; tampoco tenemos una cultura 

del suicidio. Pienso que los japoneses sí. Los jóvenes romanos o 

griegos eran educados para guardar silencio de múltiples maneras 

de acuerdo a las personas con que interactuaban. El silencio era 

entonces una forma específica de experimentar una relación con 
los otros. Creo que el silencio es algo que realmente vale la pena 

cultivar. (Foucault, 1983, p. 15)

En su diálogo con Boulez, Foucault insiste en este tipo de silencio, un 
silencio que ―como acabo de mencionar― permite la relación con los 
otros y con lo otro. Esta cultura necesita individuos que se aventuren al 
silencio y a la escucha. La música experimental permite tomar distancia de 
las formaciones y nociones del pasado, al tiempo que invita a comprender 
las transformaciones más profundas del presente. Nuestros discursos se en-
mascaran y articulan (silenciosamente o ruidosamente) con el pensamiento, 
hasta hacerlo saltar y arrojarnos al juego de lo impensado, de lo posible.

Una cultura es forjada, se continúa y se transmite mediante una 

aventura con dos caras: a veces, el tumulto, la protesta, la brutalidad; 

a veces la meditación, la no violencia, el silencio. Cualquiera fuere 

la forma de la aventura ―la más sorprendente no siempre es la 
más ruidosa, pero la más ruidosa no es irremediablemente la más 

superficial― es vano ignorarla y, más aun, secuestrarla. Apenas 
si podría decirse que hay “períodos” pico, donde la coincidencia 

se produce más dificultosamente, o tal aspecto de la invención 
parece alejarse por completo de lo que podemos tolerar, o 



132 |  michel foucault, la música y la historia

“razonablemente” absorber, que hay otros periodos en los cuales 

se producen recaídas en un orden más inmediatamente accesible. 

Las relaciones entre todos estos fenómenos ―individuales, 
colectivos― son tan complejas, que es imposible aplicarles 
paralelismo o agrupamientos rigurosos. Uno se sentiría más bien 

inclinado a decir: “Señores, hagan sus apuestas y fíense por lo demás, 

del “aire de la época”. Pero, por favor, ¡jueguen! ¡Jueguen! Sin el 

juego, ¡cuántas secreciones de infinito tedio!” (Foucault, 1982, p.12)

Muchas veces he pensado que es posible que Michel Foucault hubiera 
previsto estos caminos (para la estética musical), que incluso lo hubieran 
intrigado durante su período arqueológico, tiempo antes de su conversación 
con Boulez. Me he preguntado si ya había supuesto (desde la década de los 
50 cuando frecuentaba la clínica Saint Anne) que la música está constituida 
a partir de encuentros y relaciones, que obedece tanto a unos discursos, 
como a unas formaciones, a unas prácticas que, a la vez, le permiten apa-
recer, circular y modificarse. De ser así, la estética musical juega un papel 
significativo que no se ha estudiado lo suficiente. 

Para finalizar, quisiera confesar que a pesar de que estoy consciente de que 
recorrí caminos sinuosos en la escritura de este texto, ha sido grato constatar 
que todos me condujeron de nuevo a la música. Si he preferido pensar la 
arqueología a partir de la música es porque todavía me sorprendo cuando 
pienso que el sonido ―cada vez más― se estudia en un sentido sumamente 
amplio (que abarca tanto los sonidos no occidentales como los ruidos y el 
silencio), cuando me imagino las posibilidades que inaugura la relación 
de la música con las artes plásticas y las artes electrónicas o cuando miro 
en las tardes mis partituras y veo una notación que hace medio siglo no 
hubiera sido posible. En definitiva, no puedo evitar sonreír cuando recuer-
do que el camino hacia una arqueología de la experiencia musical invita 
a pensar y a sentir la música a partir de relaciones nuevas y de encuentros 
(al tiempo que se opone a la petrificación de la propia sensibilidad auditiva 
y al sistema de mercado que la financia).



| 133

Pienso que no solo es posible una arqueología de la estética musical, sino 
que se hace necesaria, porque el horizonte del pensamiento, en donde tiempo 
antes se había posicionado la semejanza y el orden, parece estremecerse. 
Según Foucault: “Dejamos a quien quiera el detalle de que nada se funda 
sin un discurso común y una teoría de conjunto. En el arte como en el 
pensamiento, el encuentro no se justifica más que en la nueva necesidad 
que el encuentro mismo establece” (1999d, p. 431). Quisiera recordar una 
conferencia que dictó en Túnez, por los años en que escribía L´archéologie 

du savoi, titulada Los espacios otros (1967) (Des espaces autres). Allí, en 
medio de las confrontaciones políticas de su tiempo, decide escribir para 
recordar que en la época contemporánea todas las formas del pensamiento, 
que años atrás parecían separadas, se mezclan y entrecruzan: “Vivimos 
un tiempo en el que el mundo se experimenta menos como vida que se 
desarrolla a través del tiempo, que como una red que comunica puntos y 
enreda su malla” (1999d, p. 15). Tenga en cuenta, quien desee seguir estas 
rutas de la estética musical, que llegará el momento en que la música (que 
se ha perdido entre los derroteros reflexivos que la tratan y la entienden 
exclusivamente como una manifestación temporal) solicita cada vez más ser 
pensada a partir del espacio, de ese espacio que (más que una categoría a 

priori) da cuenta de una necesidad del encuentro con los otros, con lo otro.


