N4
i

EDITORIAL

UNIVERSIDAD DE CALDAS

SOMeS: | FACULTAD DE
SN o
27937 | ARTES Y HUMANIDADES

¢ &
Ving 0N ®

Sin duda, este libro resultara valioso para un publico muy amplio, en principio filésofos y
musicos; pero esta escrito con tanta claridad, belleza, riqueza en metaforas, y con un cuida-
do por hacerse comprender vy de llegar a los otros, que no dudo que resulte interesante
mucho mas alla del &mbito cerrado de estas disciplinas. Este trabajo permite comprender
desde otra perspectiva algunas ideas centrales del pensamiento de Foucault; ademas,
permite descubrir otras facetas de algunos filésofos como Agustin y Descartes a la luz de
una arqueologia de la estética musical.

Es unestudio indudablemente muy serioy riguroso, cargado de sugerencias y de multiples
caminos de indagacion. Se trata de un texto maduro que presenta una filosofia que quiere
ser critica, que quiere, en cierto modo, violentar, mover el piso, sacudir, pero que a la vez
no quiere renunciar a la esperanza, a la promesa del encuentro, de los abrazos, de la
conversacion. Pedro le apuesta a la filosofia como encuentro con los otros y que, como
destaca Agustin en el caso de la musica, se presenta como algo que convoca y abre la
posibilidad de lo comun, de la comunidad.

Adolfo Ledn Grisales Vargas

ISBN: 978-958-759-249-8

78 5

95877592498

9

3
o
o

o

L
<
o]
—
)
<

2
5
g
<
—
3
(]
Q
=)
o
o
—
)
<
2
=

Michel Foucault,
la musica y
l1a historia
Una lectura arqueologica
de la estética musical

\/

-_—

EDITORIAL

UNIVERSIDAD DE CALDAS

| Pedro Antonio Rojas Valencia

LIBROS DE INVESTIGACION

Pedro Antonio
Rojas Valencia

Profesional en Filosofia y Letras, Magister en
Estética y Creacion y Candidato a doctor en
Disenoy Creacion. Profesor del Departamento
de Artes Platicas de la Universidad de Caldas.
Ensayistay musico aficionado. Su interés princi-
pal es la estética y la critica de arte. Entre sus
publicaciones se encuentran: Variaciones del
paisaje (2020), Cerdos y Cerditos (2019) vy
Levedad: La desnudez de Rosa Sélavy (2018).



<

EbpiTorRIAL UNIVERSIDAD DE CALDAS



Primera parte

Estética musical, lenguaje
y discontinuidad

| 21






Siento la belleza en algunas cosas que han sido bastante enig-
madticas para mi. Existen algunas piezas de Bach y Weber de las
cuales disfruto, pero lo que es para mi realmente bello es: una
phrase musicale, un morceau de musique [frase, una pieza de
musica] que no pude entender, algunas cosas de las que no puedo
decir nada. Tengo la opinion, quizas ello es demasiado arrogante
o presuntuoso, que podria decir algo acerca de algunas, o de la
mayoria, de las pinturas del mundo. Por esta razon ellas no son

absolutamente bellas.
Michel Foucault

ran parte del pensamiento que circunda la musica del siglo XX se re-

duce a la elaboracion de juicios del gusto, son numerosas las diatribas
inquisidoras y las apologias vehementes. Este tipo de reflexion se puede
encontrar tanto en las publicaciones de los expertos, como en los escritos
periodisticos y en las opiniones espontaneas del publico’. Sin embargo,
no toda la estética de la musica quedo atrapada en el ruido causado por
esa especie de bipartidismo artistico!®. Michel Foucault, en una entrevista,

Tal vez la anécdota mas llamativa del escandalo producido por la musica del siglo XX fue el estreno
de Le sacre du printemps (1913) (La consagracién de la primavera) del compositor {gor Stravinsky.
A medida que la obra avanzaba se desencadenaban pugnas entre el ptblico, las cuales se convirtieron
en insultos, bofetadas y dafios en la silleteria del Théatre des Champs Elysées.

En algunos apartados del presente libro prefiero utilizar el término “estética de la musica”, al de
musicologia o filosofia de la musica; tomo esta decision, que sin duda es problematica, teniendo en
cuenta que el primer término es mas amplio que los otros, porque no solo dialoga estrechamente con la
acustica, la sociologia, la antropologia, la psicologia y la historia de la musica, sino con las opiniones
del aficionado y del melomano. En este sentido conviene recordar la postura del musicélogo italiano
Enrico Fubini (1935), segun la cual el pensamiento estético en torno a la musica es anterior a los afios
en que Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) comienza a utilizar el concepto de estética. En la
introduccion de Muisica y estética en la época medieval (2008) declara que la estética, en un sentido
amplio, debe ser entendida: “como el conjunto de reflexiones y de pensamientos sobre la musica, que
a menudo se mezclan de forma indivisible con la preceptiva, las instancias de orden religioso

ESTETICA MUSICAL, LENGUAJE Y DISCONTINUIDAD | 23



confiesa que la musica contemporanea le habia sido enigmatica, porque al
escucharla experimentaba una forma particular del silencio: un silencio desen-
cadenante del pensamiento. Muchas veces me he preguntado por ese silencio,
comprendo que no se trata de un mutismo infértil; por el contrario, se refiere
a una experiencia que conduce a lo impensado, al limite del pensamiento y,
gracias a esa discontinuidad, se puede dar un paso al vacio y recomenzar.

Me parece que después de experimentar el silencio del asombro es inevitable
encontrar aspero y estéril el enmudecimiento. Este segundo tipo de silencio es
propio de la evasion, de la retirada de las formas de reflexion a otros terrenos.
Michel Foucault, en un articulo llamado Pierre Boulez ou [ ’écran traversée,
recuerda que durante la primera mitad del siglo XX: “la pintura daba de qué
hablar; por 1o menos, la estética, la filosofia, la reflexion, el gusto y la politica,
si tengo buena memoria [decia], se sentian con el derecho de decir cualquier
cosa, y se lo imponian como una obligacion” (Foucault, 1982, p. 232). En
contraste, el pensamiento que circundaba la musica (a pesar de Adorno) parecia
enmudecer; la produccion y circulacion de reflexiones en este campo eran
considerablemente menores que en otras practicas artisticas. Lo paradojico
del asunto es que al tiempo que se realizaban los procesos mas elaborados de
experimentacion musical, no se abordaban tedricamente los nuevos enigmas:
“el silencio protegia a la musica, preservaba su insolencia” (p. 232).

Este libro busca enfrentarse tanto al silencio de la estética musical, como
a su reduccion a la simple repeticion de juicios de valor. Por lo menos,
me propongo afirmar que la desatencion institucional que la circunda y
su confinacion a la sombra de los actuales saberes (al intersticio entre la
filosofia y la musica) no se debe a que no tenga historia'’. La practica

o liturgico, asi como con referencias frecuentemente confusas y desordenadas a autores del
pasado y a creencias mitologicas” (Fubini, 2008, p. 16).

" La presente investigacion fue realizada en el 2012 y hasta el momento de su publicacion, la estética
musical lamentablemente no ocupa un lugar preponderante dentro de las instituciones colombianas.

24 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



musical —desde hace siglos— es inseparable de su teorizacion. Sin
embargo, llevar a cabo una arqueologia de la estética musical no es una
tarea sencilla, una serie de preguntas fueron apareciendo a medida que
avanzaba en mis investigaciones: ;Como emprender la descripcion de
unos documentos tan heterogéneos, de un terreno que desde la antigiie-
dad aparece en otros campos discursivos?, ;cOmo construir un cuerpo
histdrico a partir de documentos fragmentarios? Y, sobre todo, ;como se
ha de proceder si no se quiere suponer la existencia de una continuidad
historica'? (homogénea y progresiva), ni la permanencia de un puiado de
problemas filosoficos invariables?'

Las universidades no respaldan la investigacion en torno al pensamiento musical; esto se hace evidente
cuando se revisan las convocatorias del Ministerio de Cultura o de Colciencias. Por otra parte, si se
comparan los macrocurriculos (pensum) de las carreras de musica con los de las artes plasticas o
visuales, se puede identificar que los componentes teoricos de los programas de musica, generalmente,
adolecen de asignaturas como filosofia de la musica y estética. Finalmente, debe mencionarse que
no existe un nimero amplio de programas de posgrado que se centre en este campo, salvo pocas
excepciones, como es el caso de la Universidad EAFIT, que en su maestria en Musica ofrece la
posibilidad de especializarse en aspectos tedricos e historicos, y la Universidad Nacional de Colombia,
con su maestria en Musicologia, centrada en investigaciones historicas, mas que filosoficas.

12 Tomo distancia de las posturas que sostienen que la historia de la estética musical posee una
“continuidad” similar a la que ha tenido la historia global de Occidente. Para Fubini: “el pensamiento
musical occidental, desde Pitagoras hasta la Edad Media y el Renacimiento, y llevandolo mas alla del
Romanticismo, tiene una historia propia, un desarrollo bastante homogéneo y por consiguiente, una
coherencia [...] todo ello debido principalmente al hecho de que el pensamiento occidental, después
de la experiencia griega, se aislo respecto de otras civilizaciones y culturas y pudo asi reelaborar y
enriquecer de modo auténomo los temas originarios de la propia experiencia [musical]” (1988, p.
6.). Pretendo centrarme en las discontinuidades e interrupciones de la historia de la estética de la
musica, se trata de un esfuerzo en otra direccion pero complice de las dos obras capitales de Enrico
Fubini: L ‘estetica musicale dall” antichita al Settecento (1976) (La estética musical de la antigiiedad
al setecientos) y L ‘estetica musicale dal Settecento a 0oggi (1964) (La estética musical del siglo XVIII
a nuestros dias), traducidas en un solo tomo bajo el titulo La estética musical desde la antigiiedad
hasta nuestros dias (1988).

13" No comparto posturas como las de Lewis Rowell en su libro Thinking about Music: An Introduction

to the Philosophy of Music (1983) (Pensar la musica: Una introduccion a la filosofia de la musica),

ESTETICA MUSICAL, LENGUAJE Y DISCONTINUIDAD | 25



También me he preguntado (con mayor o menor fortuna) por la imple-
mentacion de los procedimientos de la arqueologia en el campo del arte,
especialmente, en el de la estética de la musica. Cuando considero que la
arqueologia se opone al estudio de una individualidad psicologica me pre-
gunto: ;Sera posible dejar de pensar la historia de la musica como una vitrina
de héroes candidos? ;Se tendra la capacidad de abandonar la idea de genio
o la implementacion de ciertos principios compositivos que se sostienen en
supuestas cualidades invariables del alma? ; Se podra, por ejemplo, estudiar a
los tedricos de la musica (Agustin, Descartes, Nietzsche, entre otros) tomando
distancia del limite impuesto por sus vidas? ;estudiar, no solo lo que tienen
para decir los grandes tedricos, sino los compositores, los intérpretes y los
escuchas? ;Acaso la historia de la musica, tan poblada de idolos, podra ser
reformulada, no solamente integrando nombres que no han sido reconocidos,
sino haciendo posible otras maneras de agrupacion historica?

skeskeosk

Lejos de proponer un analisis de las determinaciones universales de la es-
tética musical, la arqueologia permite comprenderla como un campo que se
transforma radicalmente con el paso del tiempo. Una mirada arqueologica
invita a describir la forma en que los musicos y filésofos se posicionan
dentro de un conjunto de saberes que los exceden, se trata de localizar sus
palabras en agrupamientos y relaciones de discursos (dentro de unos cam-
pos del saber, que no fueron previstos por ellos mismos). Esta descripcion
permite comprender que la musica (en tanto practica que se transforma) ha

que propuso a sus estudiantes identificar una serie de preguntas que hayan atravesado la musica a
lo largo de la historia; algunas de ellas son: ;Qué hace permanecer a la musica si el sonido es tan
efimero?, ;qué distancia la musica del resto de las artes?, ;cuél es la esencia de la musica?, ;qué
principios la rigen?, jen qué consiste el devenir de la musica?, ;qué sucede en la percepcion de la
musica?, ;qué papel juega la musica en las construcciones sociales?, jqué relaciones estructurales
tiene la obra musical?, ;cudles son las propiedades de la obra?, ;cuél es el estatuto ontologico del
sonido? (Rowell, 1985, p. 6).

26 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



aparecido de multiples maneras en la tinta del escritor y como el escritor
se ha situado para extraer “legitimamente” de la experiencia musical un
saber. No se trata solo de describir como la musica es transformada por los
sujetos, sino como ellos se han transformado para acceder a los discursos
que la circundan.

La arqueologia foucultiana invita a tomar distancia de la historia que se
presenta como un relato continuo, progresivo y coherente. Quiza sea valido
pensar en una historia de la musica que, por el contrario, recuerde las trans-
formaciones, diferencias, mutaciones, interrupciones y discontinuidades
del pensamiento. La practica musical no ha sido la misma a lo largo de la
historia, grandes cambios se han producido desde Giovanni Pierluigi da
Palestrina hasta Karlheinz Stockhausen. Me parece que es tiempo de una
estética que comprenda que no es tan facil extender una cadena desde los
coristas de la Schola Cantorum hasta los pilotos del Cuarteto para helicop-
teros; una estética que, en definitiva, estudie las grandes transformaciones
en la experiencia musical (las diferencias entre el devoto espectador de las
primeras monodias y el publico anonadado de una obra atonal).

En una entrevista sobre Les mots et les choses, Foucault sostiene que
futuros estudios arqueologicos tendran como correlato indispensable las
arqueologias que ya se han realizado, incluso, si estan orientadas a tratar
experiencias distintas a las que habia previsto, como seria el caso de la
musica. De esta manera, el filosofo francés sefiala dos rutas que se pueden
seguir al momento de emprender una investigacion de este tipo: por un lado,
sostiene que una nueva arqueologia podria: “tomar de nuevo los textos de
los que he hablado y el mismo material que he tratado, en una descripcion
que tenga otra periodizacion y se sitiie a otro nivel” (Foucault, 1973, p. 66);
por otro, sostiene que una nueva arqueologia podria “dar cuenta y analizar
exactamente y con los mismos esquemas, aportando algunas transforma-
ciones suplementarias, textos de los que no he hablado” (1973, p. 66).

ESTETICA MUSICAL, LENGUAJE Y DISCONTINUIDAD | 27



La primera ruta invita a la creacion de nuevas periodizaciones, identificando
las continuidades y discontinuidades de la historia de la musica. Se trata del
estudio de los enunciados, los discursos, las practicas discursivas y la manera
en que circulan los documentos en torno a la musica para pensar si coinciden
con las periodizaciones que Michel Foucault ha estudiado en sus arqueologias
del lenguaje, la locura, la clinica y la sexualidad. La segunda ruta propone
estudiar otros textos, abordarlos con las herramientas desarrolladas en el
analisis historico del fildosofo francés, generando todo tipo de encuentros,
entrecruzamientos y distancias. Este libro se mueve en ambas rutas; por un
lado, me pregunto si las periodizaciones (las grandes formaciones discursi-
vas) estudiadas por el filosofo francés pueden rastrearse en la estética de la
musica; y, por otro, he realizado la lectura de algunos textos no referenciados
por el fildsofo, pensando en la manera en que se articulan o toman distancia
de las discontinuidades descritas en sus arqueologias. Debo advertir que no
pretendo realizar una arqueologia plena, es decir, un estudio que siga todos
los procedimientos arqueologicos. Tampoco me propongo examinar enun-
ciado por enunciado, discurso por discurso, archivo por archivo. No se trata
de llevar a cabo el examen de todos los documentos escritos sobre musica
en cada uno de los periodos descritos por Michel Foucault.

Teniendo en cuenta que la historia de la estética de la musica ha sido situada
en un lugar intermedio dentro del orden de los saberes (en el intersticio de
los grandes monumentos discursivos), utilizo las periodizaciones propuestas
por Foucault para identificar posibles discontinuidades que no hayan sido
tratadas con detenimiento en las grandes recopilaciones de las teorias estéticas
en torno a la musica. En todo caso, ningtin procedimiento arqueolédgico tiene
como proposito crear una serie de unidades narrativas o “épocas” que se
puedan confundir con una especie de totalizacion cultural'®. Por esta razon,

14" Michel Foucault se lamenta por ese posible mal entendido, seglin el cual muchos pensadores
creian que Les mots et les choses proponia una periodizacion en términos de totalidad cultural. En

L’archéologie du savoir cuando lleva a cabo una serie de correcciones escribe: “En Las palabras

28 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



se deben pensar distintos niveles de analisis, que dependen de la experiencia
que se quiera describir. Ahora bien, si me sirvo de los periodos propuestos
por Foucault, no ha de ser porque los considere coextensivos a todas las
experiencias posibles, sino porque me permiten estudiar la estética musical
a partir de sus discontinuidades. Me parece que la arqueologia es una he-
rramienta acertada porque posibilita un acercamiento (sin querer imponer
un orden inamovible) a ese espacio heterogéneo en el que los discursos se
confunden y se distancian, se embrollan y desatan, se someten y liberan.

sksksk

A continuacion, comparto el camino que he trasegado hacia una arqueo-
logia de la musica. Para ello empleo la lectura de tres campos discursivos
y los relaciono con Les mots et les choses. Me detengo, especialmente, en
los paralelismos —o isomorfismos— entre la arqueologia del lenguaje y
el pensamiento en torno a la musica. Teniendo presente que no pretendo
describir un dominio tan amplio de practicas, de discursos e instituciones,
he trabajado a partir de los textos escritos por tres de los filésofos mas
estudiados en las escuelas de filosofia: Agustin de Hipona, René Descartes
y Friedrich Nietzsche. Los tres libros, De musica, Compendium musicae
y Die Geburt der tragodie, sin embargo, no son muy estudiados —entre
otras cosas— porque son escritos de juventud'®. Me parece que debido a

y las cosas, la ausencia de abalanzamiento metodologico pudo hacer pensar el analisis en términos
de totalidad cultural. No haber sido capaz de evitar esos peligros, me apesadumbra; me consuelo
diciéndome que estaban inscritos en la empresa misma, ya que, para tomar sus medidas propias,
tenia que desprenderse ella misma de esos métodos diversos y de esas diversas formas de historia”
(Foucault, 1985, p. 155).

15 Siel lector se pregunta: ;Qué criterios se deberian seguir para la seleccion de textos que configuren
una arqueologia de la estética de la musica? Debe recordar la entrevista en que Foucault sostuvo
que a la hora de seleccionar los documentos que utilizé en sus obras arqueoldgicas no habia
seguido los parametros tradicionales de “relevancia” o de “influencia: “No se ha de hacer una
seleccion especial. Se ha de leer todo, conocer todas las instituciones y todas las practicas.

ESTETICA MUSICAL, LENGUAJE Y DISCONTINUIDAD | 29



ello no obedecen a sistemas filos6ficos acabados. No quisiera negar que en
el mejor de los casos fueron el preludio (problematico) de las filosofias que
se desarrollaron tiempo después; pero en el momento de su formulacion
se relacionaban espontaneamente con una red de discursos supremamente
compleja (previa a los futuros acabamientos tedricos y arquitecturas con-
ceptuales referidas a un autor).

Debo confesar que no dejo de preguntarme: ;Por qué las primeras obras
de estos filosofos fueron sobre musica?, jpor qué a una edad temprana
encontraron a la musica tan enigmatica? Considero que la practica musical
no es un terreno estéril para la reflexion filosofica, por lo menos en estos
tres filosofos fue una provocacion para el pensamiento estético. Quisiera
advertir que este texto no busca encerrase en los nombres de estos tres
autores ni en sus obras: trata de relacionar sus enunciados con discursos y
practicas de su tiempo. Los tres documentos sufrieron fuertes influencias de
pensadores externos, hacen parte de una trama compleja de textos (Agustin
fue influenciado por el Maniqueismo, Descartes por Issac Beeckman, y
Nietzsche por Richard Wagner y Arthur Schopenhauer). Finalmente, debo
decir que estos textos fueron controversiales, armas de choque, cada uno
sostuvo sus propias luchas y son testimonio de grandes transformaciones
del pensamiento estético.

Ninguno de los valores reconocidos tradicionalmente en la historia de las ideas y de la filosofia
se ha de aceptar como tal. Estamos en un campo en el que se han de ignorar las diferencias, las

importancias tradicionales” (Foucault,1973, p. 10).

30 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



CAPITULO 1.

El mundo sobre si mismo

n Les mots et les choses, Michel Foucault sostiene que finalizando la

Edad Media (periodo preclasico) era recurrente encontrar una forma
del pensamiento que llam¢ la “semejanza”. Llego a concluir que la manera
en que se construian los saberes y en que se interpretaban dependia del
desciframiento de indicios ocultos que atravesaban el mundo. Existia un
consensus, un camulo de relaciones —reflejos, ecos y resonancias— que
vinculaba las plantas, los animales, los humanos y lo divino:

Hasta fines del siglo X VI, la Semejanza ha desempefiado un papel cons-
tructivo en el saber de la cultura occidental. En gran parte, fue ella la que
guio la exégesis e interpretacion de los textos; la que organizo el juego de
los simbolos, permitié el conocimiento de las cosas visibles e invisibles,
dirigi6 el arte de representarlas. El mundo se enrollaba sobre si mismo: la
tierra repetia el cielo, los rostros se reflejaban en las estrellas y la hierba
ocultaba en sus tallos los secretos que servian al hombre. (2007, p. 26)

La semejanza tiene distintas maneras de presentarse, las cuales pueden
rastrearse tanto en el pensamiento de la Edad Media, como en algunos

| 31



sectores del contemporaneo'®. Se trata de una forma de pensar la musica en
la que se privilegia la experiencia ritual, el campo simbolico y religioso (las
analogias, metaforas y referencias al mundo sagrado son imprescindibles).

1.1. La semejanzay la musica de las esferas

Muchas veces me he preguntado si acaso los pitagoricos o las religiones
orficas'’, cuando formularon su armonia de las esferas'®, no recurrian
en sus teorias —en forma embrionaria— a esa practica discursiva que
Michel Foucault llamaba la semejanza. En el libro X de La Republica de
Platon (428-347 a.C.) un hombre llamado Her, el armenio, sostenia que
habia podido regresar al mundo de los vivos después de doce dias desde
su fallecimiento®. En dicho dialogo relata las visiones que habia tenido del
mundo “suprasensible”: describe detalladamente como estaban conforma-
dos los cuerpos celestes y la manera en que se ordenaban segun circulos

1 Foucault cita al alquimista Crollius Oswald (1560-1608) para ilustrar las posibilidades analogicas
de la semejanza: “[el humano] Erguido entre las fauces del mundo, tienen relacion con el
firmamento (su rostro es a su cuerpo lo que la faz del cielo al éter; su pulso palpita en sus venas
como los astros circulan segun sus vias propias; las siete aberturas forman en su rostro lo que son
los siete planetas del cielo); pero equilibra todas estas relaciones y se las reencuentra, similares,
en la analogia del animal humano con la tierra en que habita: su carne es gleba; sus huesos, rocas;
sus venas, grandes rios; su vejiga, el mar y sus siete miembros principales, los siete metales que
se ocultan en el fondo de las minas” (Foucault, 2007, p. 31).
Se trataba de una religion que se basa en purificar el alma, quitandole los rezagos titanicos, para
hacerla més proxima a los dioses del Olimpo, inspirada en Orfeo, personaje mitologico a quién se
le atribuia la capacidad de calmar el alma con su musica, incluso podia hacer décil a Cerbero.
Teoria segun la cual cada astro produce un sonido que se articula con los sonidos del resto de los
otros astros, de alli que implique que el cosmos estd ordenado musicalmente. Se piensa que esta
teoria se relacionaba y justificaba con la estructura de las escalas musicales griegas.
19 Esta manera de proceder guarda complicidad con la de Pitgoras (580-496). El filosofo defendia
la trasmigracion del alma, decia tener el don de la memoria eterna, este don le permitia recordar
toda la cadena de sus encarnaciones.

32 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



conceéntricos. Esta teoria cosmologica guarda una estrecha relacion con la
musica: cuenta que en cada uno de estos circulos “era arrastrada una sirena
que giraba con ¢l, cantando una sola nota de su voz, siempre en el mismo
tono: de suerte que de estas ocho notas diferentes resultaba un perfecto
acorde” (Platon, 1988, p. 509).

La armonia de las esferas no solo buscaba explicar la musica por medio del
mundo suprasensible; por el contrario, la misica era un medio privilegiado
para pensar ese otro mundo. A pesar de esto, la metafisica influia sobre
la practica musical: le imponia una serie de regulaciones y confinaba el
entendimiento de la misma a un escenario acorde a las teorias que debian
explicarla. En el libro IIl de La Republica, por ejemplo, Platon reclama la
musica para educar el alma de los soldados:

Los dioses han hecho a los hombres el presente de la musica y de la
gimnasia, no con objeto de cultivar el alma y el cuerpo porque si este
ultimo saca alguna ventaja, es solo indirectamente, sino para cultivar
el alma sola, y perfeccionar en ella la sabiduria y el valor, ya dandoles
expansion, ya conteniéndolos dentro de justos limites. (1988, p. 153)

Segun el fil6sofo griego, para que la musica llegara a cultivar el alma, debia
ser depurada y regulada®. La practica artistica era imprescindible de una

2 Quisiera mencionar cuatro de las regulaciones platonicas: (i) La musica de los rapsodas deberia
resaltar las virtudes platonicas: el respeto a los dioses y a los héroes, la valentia a los guerreros, el
control de las pasiones, la templanza, la moderacion y la fortaleza de espiritu. En cambio, deberia
olvidarse la musica que atendiera a quejas o lamentaciones, incluso, en funcion de lograr este
ideal, los cantos de los poetas deberian ser “corregidos”. (ii) La musica deberia obedecer a una
Unica métrica, en cambio, deberia olvidarse de numerosos “ritmos”, incluso, si esto conlleva la
desaparicion de la que indujera a la danza, porque “la belleza, la armonia, la gracia y la medida
del discurso son la expresion de la bondad del alma” y no de su cuerpo. (iii) La musica debia ser
interpretada inicamente a partir de las escalas “ddrica” y la “frigia”, en cambio deberian olvidarse
numerosos “cantos”. (iv) La musica debia ser interpretada unicamente por la Lira y el Laud:

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 33



teorizacion dualista, segun la cual todo se encontraba encadenado, desde el
canto del coro en la tragedia de S6focles, hasta el eco mas sutil al interior
de una caverna (desde los sonidos del monocordio que Pitagoras asediaba
con la pulsacion ininterrumpida de su unica cuerda, hasta el canto de los
astros). Asi es que, en la antigiiedad, aparecia ante los (oidos) griegos la
semejanza. Por lo menos, los sonidos hacian parte de una “conveniencia”
universal de las cosas. Foucault dice que la convenientia (conveniencia)?!
es una modalidad de la semejanza que tomaba dos objetos y los enfilaba
en una cadena teoldgica, la cual determinaba su vecindad: “en el agua
hay tantos peces como en la tierra animales u objetos producidos por la
naturaleza o por los hombres [...]; en el agua y en la tierra hay tantos seres
como en el cielo” (Foucault, 2007, p. 28).

La semejanza también aparece en la llamada armonia de las esferas, gracias
a la aemulatio (emulacién)®?. En todo caso, se caracteriza por el reflejo de

“Asi no nos queda mas que la Lira y el Laud para la ciudad, y para los campos el caramillo [o
zampofa], que usaran los pastores [...] Por lo demds, mi querido amigo, no nos hemos equivocado
al dar preferencia a Apolo sobre Marsias y a los instrumentos inventados por este dios a los del
satiro” (Platon, 1988, pp. 153-206), en cambio, los instrumentos melddicos —como la flauta— y
de percusion deberian desaparecer de la Republica.

Para Michel Foucault, la convenientia es la primera de las modalidades de la semejanza: “Son
«convenientes» las cosas que, acercandose una a otra, se unen, sus bordes se tocan, sus franjas se
mezclan, la extremidad de una traza el principio de la otra” (Foucault, 2007, p. 28). Foucault cita al
naturalista Giovan Nattista della Porta (1535-1615) que la explica de la siguiente manera: “Por lo que
se refiere a su vegetacion, la planta conviene con la bestia bruta y, [...] por el sentimiento, el animal
brutal con el hombre que se conforma con el resto de los astros por su inteligencia; este enlace procede
con tanta propiedad que parece una cuerda tendida desde la primera causa hasta las cosas bajas e
infimas, por un enlace reciproco y continuo; de tal suerte que la virtud superior al expandir sus rayos
vendra al punto en que si se toca una extremidad de ella, temblara y hard mover al resto” (p. 28).

La aemulatio es una de las modalidades de la semejanza. Es una especie de convenientia a
distancia. En palabras de Michel Foucault: “Estaria libre de la ley del lugar y jugaria, inmdvil,
en la distancia. Un poco como si la conveniencia espacial se hubiera roto y los eslabones de
la cadena, separados, reprodujeran sus circulos, lejos unos de otros, segiin una semejanza sin

34 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



dos estadios: los sonidos sensibles y suprasensibles. Se trata de una especie
de reflejo: “los anillos de la aemulatio no forman una cadena como los ele-
mentos de la conveniencia: son mas bien circulos concéntricos, reflejados
y rivales” (Foucault, 2007, p. 26). Cabe recordar que, en estas teorias, la
musica de los humanos y la musica de los astros se mueven en una dispu-
ta inconclusa, en un juego de espejos. Finalmente, otra modalidad de la
semejanza, que se manifiesta en los didlogos platonicos es la “analogia”*;

contacto” (2007, p. 29). La aemulatio toma dos objetos y los entrelaza como un reflejo: “De
lejos, el rostro es el émulo del cielo y asi como la mente del hombre refleja, imperfectamente,
la sabiduria de Dios, asi los dos ojos, con su claridad limitada, reflejan la gran iluminacion que
hacen resplandecer, en el cielo, el sol y la luna; la boca es Venus, ya que por ella pasan los besos
y las palabras de amor; la nariz nos entrega una imagen minuscula del cetro de Jupiter y del
caduceo de Mercurio” (Foucault, 2007, p. 29). Foucault insiste en que la aemulatio funciona
a la manera de un espejo, en ella “las cosas pueden imitarse de un cabo a otro del universo sin
encadenamiento ni proximidad” (p. 29) esta imitacion a distancia se da gracias a lo que llama
“reduplicacion especular”; asi, a partir de un paralelismo se asemejan los objetos unos con otros:
“El mundo abole la distancia que le es propia; triunfa asi sobre el lugar que le es dado a cada
cosa” (p. 29). Ademas de esto la aemulatio suele enfrentar los objetos que asemeja; no les concede
igual dignidad, regularmente un reflejo es mas fuerte que el otro, por dar un ejemplo, la mente
del hombre “emula” la mente de Dios, siendo la primera mas débil. A pesar de esto, muchas
veces son estas dos figuras tan similares en dignidad que se confunden, para ilustrar este punto
Michel Foucault cita al alquimista Theophrastus Phillippus Aureolus Bombastus, conocido como
Paracelso o Teofrasto, (1493—1541), quien compara la aemulatio con “la imagen de dos gemelos
que se asemejan de modo perfecto, sin que sea posible a persona alguna decir cudl ha dado al otro
su similitud” (Foucault, 2007, p. 29).

% La analogia es la tercera de las modalidades de la semejanza. Michel Foucault sostiene que
“su poder es inmenso, pues las similitudes de las que trata no son las visibles y macizas de las
cosas mismas; basta con que sean las semejanzas mas sutiles de las relaciones. Asi aligerada,
puede ofrecer, a partir de un mismo punto, un numero infinito de parentescos” (2007, p. 31).
Esta modalidad de la semejanza tiene varias caracteristicas: (i) la analogia es polivalente: pone
en relacion dos objetos a partir de los parecidos mas imperceptibles; (ii) la analogia es reversible:
una analogia puede “volverse sobre si misma sin ser, por ello, impugnada”; (iii) la analogia tiene
un campo universal de aplicacion: “por medio de ella, pueden relacionarse todas las figuras del
mundo”; y (iv) la analogia tiene un punto de referencia privilegiado: “El espacio de las analogias
es, en el fondo, un espacio de irradiacion. Por todas partes, el hombre se preocupa por si mismo;

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 35



el mismo Foucault reconoce que este era un “viejo concepto familiar a la
ciencia griega y al pensamiento medieval” (2007, p. 30). El canto de los
astros, por ejemplo, les parecia analogo al de las sirenas. No simplemente
por la referencia al encanto de su musica, sino por el encadenamiento de
los astros: la palabra sirena, que hace referencia a esas mujeres mitologi-
cas cuya voz doblegaba hasta el mas tenaz de los marineros homéricos,
significa “encadenada”, haciendo referencia al mito griego, segun el cual
eran ninfas condenadas a la busqueda de los corazones de los hombres®.

1.2. La ascensidon y la musica preclasica

Como mencioné anteriormente, las semillas de la semejanza se pueden
rastrear en la antigua Grecia; sin embargo, esto no quiere decir que domine
por entero los discursos (en torno a la musica) de un pueblo tan heterogéneo
como el griego. Ahora bien, en este momento quisiera seguir pensando el
alcance de esta practica discursiva (que segiin Foucault es la forma primera
del saber durante el siglo XVI), por ello, me pregunto si la semejanza,
realmente, puede encontrarse en los discursos en torno a la musica en el
periodo preclasico: ;Acaso obedecian a las mismas reglas que los discursos
propios de la alquimia, la magia, la anatomia y la naturaleza?

Pienso que la semejanza, con sus distintas modalidades, determina la es-
tética de la musica durante la Edad Media. Por lo menos, puede rastrearse
en los discursos de los padres de la Iglesia catdlica. Maximiliano Prada

pero, a la inversa, este mismo hombre trasmite las semejanzas que ¢l recibe del mundo. Es el
gran foco de las proporciones el centro en el que vienen a apoyarse las relaciones y de donde son
reflejadas de nuevo” (p. 31).

2 Michel Foucault utiliza recurrentemente la referencia a las sirenas en el sentido de lo “encadenado”.
El lector la podra encontrar en La pensée du dehors (1966) (El pensamiento del afuera) y en la
clase del 26 de enero de 1983, publicada en Le gouvernement de soi et des autres. Cours au
Collége de France (1982-1983) (El gobierno de si y de los otros. Curso en el Collége de France).

36 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Dussan, en su libro La educacion musical como conocimiento de Dios: un
acercamiento al De Musica de San Agustin (2004), recuerda que Agustin
de Hipona a pesar de que desecho parte de la teoria de la armonia de las
esferas (por considerarla un paganismo) conservo un buen nimero de los
supuestos platonicos:

Gracias al encuentro con los neoplatonicos, Agustin logr6 dar un
giro a su concepcion ontoldgica; en el pensamiento de aquellos
existe una jerarquia de los seres, en el cual la cima es el Uno, y
por el proceso de emanacion en el cual el superior es causa de lo
inmediatamente inferior se va constituyendo el mundo. En este
proceso de emanacion [descendente] se presenta una pérdida
gradual de ser: cada efecto es inferior a su causa, pero puede
superarse si vuelve a ella. (Prada, 2004, p. 32)

Agustin, como los griegos, piensa el cosmos a partir de un encadenamiento.
El filosofo africano ordena todas las cosas, los animales, los humanos e in-
cluso al mismo dios catolico dentro de una cadena, en la cual cada eslabon
se asemeja al que lo precede y al que lo sigue. Existe una relacion desde la
primera causa hasta las causas mas bajas e infimas, dicha sucesion debia
comenzar en la materia y direccionarse hacia Dios, por encima del cual no
podria haber nada. Este pensamiento, caracteristico del periodo medieval,
revela que la semejanza, especialmente la convenientia, se encuentra en el
centro mismo de las preocupaciones agustinianas.

Agustin escribio el De musica a manera de dialogo, este estilo se conservo
en toda la obra a pesar de que los seis fragmentos que la componen no fueron
escritos al mismo tiempo (los cinco primeros los escribio entre 386 y 387 y
el tltimo en el 391). Alli se pueden encontrar rastros de la lucha personal que
tuvo que vivir al renunciar a las doctrinas neoplatonicas y al maniqueismo®.

% Esto se debio, entre otras cosas, a que el maniqueismo sostenia que el mal y el bien le eran naturales

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 37



Posteriormente, se refugio en el bastion del catolicismo. Uno de los be-
neficios de su filiacion a la Iglesia catolica (que por esos afnos se habia
extendido por casi todo el territorio del Imperio romano) consistid en que
pudo dedicarse a la escritura de sus tratados y participar en la que seria la
discusién mas significativa de su tiempo: la disputa entre fe y razén. El
De musica, en sus ultimas lineas, ilustra esta batalla:

Nosotros, por nuestra parte, mientras juzgamos que no deben
olvidarse aquellos a quienes los herejes seducen con la falsa
promesa de su razon y de su ciencia, hemos avanzado con mayor
lentitud, en el estudio de estos caminos, que aquellos santos varones
que, volando sobre estas rutas, no creen merezca la pena atender
a ellas. Sin embargo, nosotros no nos atreveriamos a hacerlo si
muchos hijos piadosos de la iglesia catolica, nuestra bonisima
madre, después de haber adquirido en sus estudios de juventud la
capacidad suficiente para hablar y discutir, han hecho esto mismo
para refutar a los herejes. (Agustin, 1946, p. 28)

Debido a esta disputa se puede identificar lo que Foucault llama el “po-
sicionamiento del sujeto”: ;Quién es, entonces, aquel que escribe legiti-
mamente discursos en torno a la musica?, ;qué lugar ocupa dentro de su
época? Recordara el lector que, para Agustin, el hombre es un “ser racional
mortal”, la racionalidad seria aquello que nos diferencia de los animales y

a los humanos, con esto reconocia la maldad como algo innato y creia en la imposibilidad de la
perfeccion lograda en un camino de ascension.

José Antonio Garcia explica la oposicion entre fe y razon en la filosofia agustiniana de la siguiente
manera: “El camino mds seguro comienza, asi, con la fe: hay que buscar con la fe para que
el intelecto encuentre [...] se le busca para que sea mas dulce el hallazgo, se le encuentra para
buscarle con més avidez, busca la fe, encuentra el entendimiento. El entender, por tanto, sigue al
creer. Pero, ;para qué entender después de creer? La fe no es entendimiento; la fe solo muestra el
camino y lo prepara para que sea posible entender: la fe, en efecto, es el peldafio de la inteleccion
y la inteligencia es la recompensa de la fe” (1986, p. 115).

38 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



la mortalidad aquello que nos diferencia de Dios (Agustin, 1946, p. 946). El
hombre se posiciona en un lugar intermedio dentro de una sucesion, en la
esfera inmediatamente anterior se encontrarian los animales, y en la siguien-
te Dios. Para los padres de la Iglesia, el hombre debe buscar la manera de
“direccionarse” hacia el ultimo eslabon. Prada explica ese direccionamiento
del hombre a partir de la idea de “ascension”. La ascension es una suerte
de movimiento hacia Dios: “un movimiento inmaterial, que da direccion
y sentido al alma, que la hace participar cada vez mas del Ser. El hombre
busca la eternidad, lo incorruptible, lo inmutable, aquello que escapa de
la temporalidad” (Prada, 2004, p.37). Lo paradodjico de este asunto es que,
gracias a la semejanza, el hombre también termina vinculado con aquello de
lo que pretende distanciarse, en un juego que Foucault llamara —utilizando
un concepto propio del campo de la musica— la sympathia (simpatia)®’.

27 Michel Foucault describe la simpatia de la siguiente manera: “tiene el peligroso poder de
asimilar, de hacer las cosas idénticas unas a otras, de mezclarlas, de hacerlas desaparecer en su
individualidad” (2007, p. 34). La antipatia, en cambio, “mantiene a las cosas en su aislamiento
e impide la asimilacion”. Este juego tiene cuatro caracteristicas: (i) la sympathia identifica a los
objetos y les da la movilidad: “atrae lo pesado, hacia la pesantez del suelo y lo ligero hacia el éter
sin peso; lleva las raices hacia el agua y hace girar, con la curva del sol, a la gran flor amarilla
del girasol [...] el fuego, por ser célido y ligero, se eleva en el aire hacia el cual se enderezan
incansablemente sus llamas; pero pierde su propia sequedad (que lo emparenta con la tierra) y
adquiere asi una humedad (que lo liga al agua y al aire); desaparece después en un ligero vapor,
en humo blanco, en nube: se ha convertido en aire” (Foucault, 2007, p. 34). (ii) La antipatia
diferencia a los objetos: “La rata de la India es perniciosa para el cocodrilo, pues la Naturaleza se
lo ha dado por enemigo; de tal modo que cuando el feroz se goza al sol, le tiende una trampa con
sagacidad mortal; dandose cuenta de que el cocodrilo, adormecido en su deleite, duerme con el
hocico abierto, se mete por alli y se cuela por el largo gaznate hasta el vientre, cuyas entrafias roe
y sale al fin por el vientre de la bestia muerta” (p. 34). (iii) La simpatia y la antipatia se regulan:
“El elemento del fuego es calido y seco; tiene por lo tanto antipatia hacia los del agua que es fria y
htmeda. El aire es calido y himedo, la tierra fria es seca, es la antipatia. Para hacerlos concordar,
el aire ha sido puesto entre el fuego y el agua, el agua entre la tierra y el aire. En tanto que el aire es
calido, avecinda bien con el fuego y su humedad se acomoda a la del agua. De nuevo, dado que su
humedad es templada, modera el calor del fuego y recibe ayuda de €I, como por otra parte, por su
calor mediocre, entibia la frialdad htimeda del agua. La humedad del agua es calentada por el calor

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 39



Agustin se propuso escribir el De musica solo porque el camino que ha de
seguir (para pensar la musica) por via de su razon esta respaldado por algo
que la supera: la fe. Por consiguiente, para el filosofo, el entendimiento
solo es posible dentro del consensus de la creacion, es decir, dentro del
encadenamiento de la semejanza. Agustin pensaba que los grandes hombres
cometian una torpeza vergonzosa al dejarse cautivar por el deseo (censura-
ble) nacido de los sentidos; sin embargo, entiende que: “lo corruptible es
bueno; no en grado sumo, pues de serlo no seria corruptible, pero que tam-
poco se corromperia si estuviese privado del bien” (Agustin, 1946, p. 28).
De alli que lo sensible, en este caso la musica, sea también una posibilidad
de ascenso o elevacion. Michel Foucault explica esta convenientia entre
lo exterior y lo interior, entre el alma y el cuerpo, de la siguiente manera:

El alma y el cuerpo son dos veces convenientes: ha sido necesario
que el pecado hiciera del alma algo denso, pesado y terrestre para
que Dios la pusiera en lo mas hondo de la materia. Pero, por esta
vecindad, el alma recibe los movimientos del cuerpo y se asimila a
¢l, en tanto que el cuerpo se altera y se corrompe por las pasiones del
alma. Dentro de la amplia sintaxis del mundo, los diferentes seres se
ajustan unos a otros; la planta se comunica con la bestia, la tierra con
el mar, el hombre con todo lo que lo rodea. (Foucault, 2007, p. 27)

En este sentido, Agustin realiza una diferenciacion entre musica exterior
y musica interior. La musica exterior induce a lo sensual —como fuente
de descenso— y la ha llamado “profana”. Esta musica es la que canta
y provoca las hazanas, el amor y las pasiones humanas, muisica que era

del aire y alivia la fria sequedad de la tierra” (p. 34). (iv) La sympathia y la antipatia caracterizan
a las otras modalidades de la semejanza: “Todo el volumen del mundo, todas las vecindades de
la conveniencia, todos los ecos de la emulacion, todos los encadenamientos de la analogia, son
sostenidos, mantenidos y duplicados por este espacio de la simpatia y de la antipatia que no cesa
de acercar las cosas y de tenerlas a distancia” (p. 34).

40 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



“entendida como obscena (piénsese en su representacion en la danza), pro-
motora del hedonismo, de orgias, de sensualidad, y no gozaba de sustento
teorico” (Prada, 2004, p. 62). También era llamada “musica de uso” y hacia
referencia al trabajo manual y servil. En oposicion, la musica interior se debia
al “entendimiento”. Agustin se pregunta: ; Conoce el ruisefior el arte liberal? A
lo que responde que solo el musico que alcanza el entendimiento, por medio
de la fe y la bisqueda de la ascension, es capaz de saber lo que hace, tomando
distancia tanto de los cantos de los animales, como de la musica exterior.

a. Los elementos ritmicos

La musica interior se suma a la biisqueda del sentido de la existencia. Por
esta razon debe dejar de pensarla como corrupcion; la idea de ascension
por medio de la musica lo condujo a pensar la relacion entre la musica
con la palabra (se debe recordar que los cantos estudiados en la filosofia
agustiniana contenian fragmentos biblicos). En este sentido, quisiera se-
fialar dos de las rutas emprendidas por el filésofo africano: por un lado, el
analisis del ritmo musical; y por otro, el analisis de la percepcion musical,
las cuales le permitieron concluir que la musica es un instrumento para
la ascension humana.

La musica y la palabra, en los tiempos de Agustin, eran inseparables,
prueba de ello es que los cantos se dividian en: sildbicos, cada silaba
interpretaba una sola nota; neumadticos, cada silaba interpretaba de dos
a cuatro notas; y melismdticos, cada silaba interpretaba mas de cuatro
notas. La célebre frase agustiniana musica est scientia bene modulandi
(la musica es la ciencia del modular bien), que se transmitié mas alla de
la Edad Media, tiene como principal preocupacion estudiar la manera en
que la palabra y la musica se entrelazan. Gracias a esta relacion, Agustin
trata la “regulacion ritmica” de la musica y se propone determinar tres
aspectos fundamentales: (i) el limite del movimiento o “moderaciéon”,
en el cual se refiere a la duracion de la obra; (ii) el principio de “propor-
cion”, en el cual estudia la participacion de la unidad con las partes, es

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 41



decir, la relacion temporal de los sonidos; (ii) y, finalmente, se encarga
de caracterizar los veintiocho elementos métricos, compuestos por silabas
breves y silabas largas?.

b. El tiempo interior

La escucha de estos elementos ritmicos de la musica juega un papel crucial
en la teoria de ascension agustiniana. Segun el filésofo, la percepcion tiene
tres momentos: primero se escucha lo sensible, después se hace interior por
medio de lamemoria y la imaginacion y, por ultimo, aborda el entendimiento.
Lo interesante de esta teoria es que teniendo como punto de partida aspectos
en apariencia meramente técnicos —como son el ritmo musical y el analisis
de la percepcion— el filosofo emprende una argumentacion con alcances
metafisicos. Lo que se propone demostrar es que el hombre, gracias a la
musica, se direcciona hacia Dios. En sus propias palabras: “Tenga ya fin
esta disputa, para que luego, tratado lo que atafie a esta parte de la Musica
que consiste en la medida de los tiempos, desde estas sus huellas sensibles,
con toda nuestra finura posible, lleguemos a esas intimas moradas donde ella
esta libre de toda forma corporea” (Agustin, 1946, p. 295).

% Los elementos métricos son los siguientes: (i) pirriquio, dos silabas breves. (ii) Yambo, una silaba

breve y una larga. (iii) Troqueo, una larga y una breve. (iv) Espondeo, dos largas. (v) Tribaco, tres
breves. (vi) Dactilo, una larga y dos breves. (vii) Anfibraco, breve, larga y breve. (viii) Anapesto,
una larga y dos breves. (ix) Baquio, una breve y una larga. (x) Crético, breve, larga, breve. (xi)
Antibaquio, dos largas y una breve. (xii) Moloso, tres largas (xiii). Proceleusmatico, cuatro
breves. (xiv) Peon primero, larga y tres breves. (xv) Peon segundo, breve, larga y dos breves.
(xvi) Pedn tercero, dos breves, larga y breve. (xvii) Pedn cuarto, tres breves y larga. (xviii) Jonico
menor, dos breves y dos largas. (xix) Coriambo, dos breves y una larga. (xx) Jonico mayor, dos
largas y dos breves. (xxi) Diyambo, breve, larga, breve, larga. (xxii) Dicoreo, larga, breve, larga,
breve. (xxiii) Antipasto, dos largas y una breve. (xxiv) Espiritu primero, breve y tres largas. (xxv)
Espiritu segundo, larga, breve y dos largas. (xxvi) Espiritu tercero, dos largas, breve, larga. (xxvii)
Espiritu cuarto, tres largas y una breve. (xxviii) Dispondeo, cuatro largas.

42 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



El estudio de la percepcion lo conduce a sostener que el interior del hom-
bre es el que recibe, procesa, almacena, imagina y juzga la musica. Se
preocupard principalmente por su presentacion temporal, para Agustin: “el
tiempo, penetra en las raices humanas mas profundamente que el espacio;
la musica, es mucho mas intima que las demas artes” (2004, p. 65). La
métrica, entrelazada a la palabra, conduce al “tiempo interior”:

Dime, a fin de que pasemos de lo corporal a lo incorpdreo: cuando
recitamos este verso Deus creator omnium [Dios creador de todas
las cosas], ;donde crees que estan los cuatro yambos de que consta
y sus doce tiempos? Es decir, ¢estan solamente en el sonido que
se percibe o también en el sentido del oido de quien los percibe?
(O también en la accion del que lo recita? (O, porque es un verso
conocido, debemos confesar que estos ritmos estan también en
nuestra memoria? (Agustin, 1946, p. 296)

Segun Agustin, cuando la musica se encuentra en el interior de los indi-
viduos (sea en la memoria o en la imaginacion) el entendimiento los hace
participes de unos numeros perfectos: “el nimero es, en definitiva, desde su
significado en latin clasico, equivalente a orden, ritmo, proporcion, armonia
y consiguiente perfeccion de las cosas y, por tanto, de su verdad, bondad
y belleza, esto es, de su esencia y ser” (Agustin, 2004, p. 65). Al estudiar
esta teoria se puede comprender la manera en que el filosofo considera que
la musica es un medio para direccionarse a Dios. La teoria de los numeros
agustiniana parte del ordenamiento de la percepcion en una serie de pasos.
El primero es la percepcion de los numeri corporales, que serian aquellos
descritos en los pies métricos y, en general, en las regulaciones ritmicas
de la musica; posteriormente vendrian unos pasos intermedios a partir de
los cuales la musica tiene acceso a lo mas intimo del hombre; finalmente,
el ultimo paso de la percepcion permitiria experimentar los numeri iudi-
ciales, en los que se alcanza la contemplacion racional del ritmo en tanto

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 43



perfeccion y semejanza con lo eterno®.

Al tener en cuenta la busqueda de ascension por medio de la musica, cabe
preguntarse si es posible rastrear el momento en que la estética agustiniana
—en tanto saber— afecta la musica o en que la practica musical misma
determina el surgimiento de este discurso estético. Me parece sumamente
inquietante pensar la manera en que la musica medieval se veia afectada
por un constructo tedrico del cual el De musica era solo un segmento.

1.3. Los indicios divinos y la musica preclasica

Michel Foucault pensaba que para identificar una discontinuidad (para
rastrear el momento en que se ha desatado una mutacion en un campo dis-
cursivo), no basta con rastrear los contenidos tematicos o las modalidades
logicas; sino que se debe recurrir a un espacio interdiscursivo, en el que la
musica y las palabras no estan separadas. Michel Foucault recuerda que
durante la época preclésica el dominio del lenguaje estaba determinado por
una problematica especifica: ; Como reconocer que un signo designa lo que
significa? Esta pregunta se debia a que —y en esto conservaba un estatuto
medieval— el mundo y los libros no eran algo disimil. Semejante afirmacion
(que puede parecer extrafia) se sostenia gracias a los pasajes de los padres
de la Iglesia catolica, para los cuales Dios ofrecia al hombre la fuente de
todo saber en dos libros: por un lado, se encontraba la Biblia y por otro, la

2 La teoria de los nimeros musicales agustiniana comprende seis maneras en que afecta la escucha

del ritmo: (i) los numeri corporales, aquellos que determinan la duracion fisica del sonido. (ii) Los
numeri occursores, aquellos nimeros percibidos. (iii) Los numeri progressores, aquellos niimeros
que operan dentro del alma. (iv) Los numeri recordabiles, aquellos nimeros que son recordados y
recreados por la imaginacion. (v) Los numeri sensuales, nimeros evaluados por el alma. (vi) Los

numeri iudiciales, nimeros que obedecen a una categoria a priori implantada por Dios.

44 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



creacion. Tanto el libro de la escritura, como el libro de la naturaleza eran
susceptibles de ser descifrados®. En todo caso, se consideraba que existian
palabras y creaturas que ensefiaban la verdad: “la gran metafora del libro
que se abre, que se deletrea y que se lee para conocer la naturaleza, no es
sino el envés visible de otra transferencia, mucho mas profunda, que obliga
al lenguaje a residir al lado del mundo, entre las plantas, las hierbas, las
piedras y los animales” (Foucault, 2007, p. 43). Por esta razon, el lenguaje
no era concebido como un conjunto de signos:

Es mas bien una cosa opaca, misteriosa, cerrada sobre si misma,
masa fragmentada y enigmatica punto por punto, que se mezcla
aqui o alla con las figuras del mundo y se enreda en ellas: tanto y
tan bien que, todas juntas, forman una red de marcas en la que cada
una puede desempefar, y desempefia en efecto, en relacion con
todas las demads, el papel de contenido o de signo, de secreto o de
indicio. (Foucault, 2007, p. 46)

La escritura durante la época preclésica, gracias a este entrelazamiento del
lenguaje y las cosas, era privilegiada sobre la palabra hablada: “Lo que
Dios ha depositado en el mundo son las palabras escritas; Adan, al imponer
sus primeros nombres a los animales, no hizo mas que leer estas marcas
visibles y silenciosas; la ley fue confiada a las Tablas, no a la memoria
de los hombres; y la verdadera palabra hay que encontrarla en un libro”
(Foucault, 2007, p. 51). La escritura precedia a la palabra (como si antes
de Babel, incluso antes del diluvio, la primera escritura hubiera actuado
sobre las cosas, creando asi sus propiedades, sus virtudes y sus secretos),

3 Lareflexion en torno al lenguaje en la época preclasica tiene dos protagonistas: el erudito (eruditio),

que buscaba en el “grafismo inmoévil” la presencia de Dios, interpretando o descifrando la Biblia,
por medio de semejanzas. El adivino (divinatio), que se dirigia de la “marca muda” a la cosa misma

y buscaba hacer hablar a la naturaleza, identificando como se refleja lo grande en lo pequefio.

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 45



la reflexion se centraba en la posibilidad de restituir ese lenguaje origi-
nario. Pero este lenguaje no podia ser enunciado sino por aproximacion:
“tratando de decir al respecto cosas semejantes a €l y haciendo nacer asi al
infinito las fidelidades vecinas y similares de la interpretacion” (2007, p.
49). El universo aparecia como algo para leer (legenda) y el pensamiento
aparecia entregado a un (infinito) quehacer exegético, de alli la necesidad
de la interpretacion y el comentario, de la hermenéutica y la semiologia®'.

Una de las relaciones mas féciles de trazar entre la practica musical y el
lenguaje se encuentra en los cantos. Recordara el lector que en el tiempo
de Agustin abundaban las obras corales, en la composicion primaba lo que
ahora llamamos textura monodica —en la que todos los intérpretes cantan
una sola melodia— y, en general, la misica instrumental no estaba bien
vista por la Iglesia catdlica. Esta relacion de la musica con la palabra va
ser crucial durante la Edad Media. Incluso cuando el canto responsorial
comenzo a ser sustituido por las primeras obras de textura polifonica lla-
madas organum, y cuando en las Schola Cantorum de San Marcel y de
Notre Dame se practicaba el discantus, la palabra no perdio su relevancia.
Estos cantos seran recordados como salmodias, porque cantaban fragmentos
biblicos. Cantar significaba interpretar el texto sagrado: leer.

31 Foucault describe el trabajo exegético de la época preclasica como “un infinito cabrilleo del
lenguaje que no cesa de desarrollarse, de volver sobre si, de montar sus formas sucesivas” (2007,
p. 53). De alli que considere que durante el periodo preclasico la exégesis no puede detenerse ya
que, el lenguaje “al no estar encerrado jamas en una palabra definitiva, enunciara su verdad solo
en un discurso futuro, consagrado por entero a decir lo que ha dicho; pero este discurso mismo
no tiene el poder de detenerse sobre si y lo que dice lo encierra como una promesa, ligada aun a
otro discurso” (p. 53). De lo que concluye que la tarea del comentario no puede acabarse nunca.
Asi mismo piensa el comentario de la época preclasica como un “hace nacer, bajo el discurso
existente, otro discurso mas fundamental y, por asi decirlo, «mas primero», que se propone
restituir” (p. 53). El comentario surge, se valora, se limita y se anima gracias a un texto originario,
el cual “promete como recompensa su descubrimiento final” (p. 53).

46 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Foucault sostiene que los estudios en torno al lenguaje durante la época precla-
sica no obedecian, como se vera mas adelante, a la figura binaria de la Logique
de Port-Royal, dividida en significante y significado. La Grammaire de Ramus
(1515-1572), por ejemplo, tenia dos partes: (i) el estudio de la etimologia, bus-
cando las “propiedades” intrinsecas de letras, silabas y palabras completas; y
(ii) el estudio de la sintaxis, que examinaba la conveniencia y comunion mutua
de las propiedades de las palabras. Ninguno de los dos estudios se centraba en
la busqueda del sentido de las palabras. El signo era una figura “ternaria” (he-
redada de los estoicos y de los primeros gramaticos griegos), que era estudiado
siguiendo tres aspectos: el dominio formal de las marcas, el contenido sefialado
por ellas y las similitudes que ligan las marcas y las cosas. Segun el filésofo
francés el lenguaje, al no depender de un contenido representativo, alcanzaba
un “ser propio”, no era reductible a un simple instrumento®.

La escritura de la musica tampoco se reducia a una simple representacion
de sonidos. Al revisar la notacion musical de ese tiempo se evidencia
que se encontraba estrechamente relacionada con la palabra. La nota-
cidn seguia “trazos” que guardaban similitud con los acentos y signos
de puntuacion (eran prosodicos y sintacticos) tanto en la musica mas
representativa de la época como Leoninus®® (1150-1200) y Perotinus®*

32 En palabras de Foucault: “Los signos habian sido depositados sobre las cosas para que los hombres
pudieran sacar a luz sus secretos, su naturaleza o sus virtudes; pero este descubrimiento no era mas
que el fin ultimo de los signos, la justificacion de su presencia; era su posible utilizacion y la mejor sin
duda alguna; pero no tenian necesidad de ser conocidos para existir: aun si permanecian silenciosos
y si nunca habia una persona que los percibiera, no perdian su consistencia. No era el conocimiento,
sino el lenguaje mismo de las cosas lo que los instauraba en su funcion significante” (2007, p. 65).

3 Compositor francés, se le atribuye la creacion del Grand livre d’6rganum (en latin Magnus liber
organi), este libro, posteriormente editado por Pérotin, creo las bases para una nueva concepcion
de la composicion escrita. Muchas de sus obras eran las partes solistas de los cantos responsoriales
de la misa y del oficio. Si el lector desea consultar obras de Léonin puede escuchar el trabajo de
Capella Monacensis (1968).

3 Compositor francés, considerado el compositor méas importante de la escuela de Notre Dame y

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 47



(1200-1250) y en las piezas menos reconocidas como las de Hildegard
von Bingen* (1078-1179). Su significado se modificaba segun el contexto.
Incluso, cuando la notacion dejo de ser alfabética gracias a Hucbaldo (840-
930) y Guido d’ Arezzo*® (995-1050) no se logro representar con precision
ni las duraciones, ni las alturas, ni el timbre de cada sonido. La escritura
musical, a partir de lo que se podria llamar unos dibujos melddicos, se
relacionaba estrechamente con la palabra, lo cual no cambi6 desde los
tiempos de Agustin hasta bien entrada la época moderna.

La musica sacra, desde el punto de vista agustiniano, obedecia a un orden
sagrado, buscaba asemejarse a lo divino, extendiéndose a lo largo de la
cadena de la convenientia; las palabras biblicas determinaban sus regulacio-
nes métricas y estas a su vez comportaban unos numeri iudicales (en cuya
potencia se revelaba lo eterno). En este sentido, las palabras que los grandes
coros entonaban en las iglesias eran indicios de una especie de lenguaje
previo repartido por Dios en el mundo, una suerte de huella de lo divino,
razonamiento que ahora solo le es familiar a un conocimiento cabalistico o
esotérico de las escrituras. En todo caso, la semejanza parece escabullirse
entre las paginas de las teorias sobre la misica de la Edad Media y de la
antigiiedad. Estas maneras de pensar la musica afectaron profundamente la

creador de unas de las primeras obras polifonicas. Si el lector desea consultar obras de Perotin
puede escuchar el trabajo de The Hilliard Ensemble, llamado Viderunt omnes (1989).

3 Hildegard fue una compositora alemana. Se trata de una mujer excepcional, se dedicaba a oficios
que en ese entonces se consideraban exclusivamente masculinos: la escritura, la medicina y, por
supuesto, la composicion musical. Si el lector desea consultar obras de Hildegard von Bingen,
puede escuchar la Oxford Camerata, en su trabajo denominado Heavenly Revelations: Hymns,
sequences, antiphons, responds (1995) o al Ensemble Organum, en su trabajo llamado Laudes de
Sainte Ursule (1997).

3% Compositor italiano, conocido porque escribié musica con simbolos llamados neumas, y porque
fue quien dio los nombres a las notas que hoy se conocen. Si el lector desea escuchar obras de
Guido d’ Arezzo puede confrontar el trabajo de Christopher Gabbitas y David Miller, llamado The
mistery of do-re-mi (1998).

48 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



practica de la misma; como se pudo ver, la estética en ocasiones se redujo
a la legitimacion de un tipo de musica particular y condenaba otra por-
cion de practicas musicales. Si en el tiempo de Agustin se le permitio a la
teorizacion de la musica hacer parte del cuadrivio (conjunto de las cuatro
artes liberales: aritmética, musica, geometria y astrologia o astronomia)
se debe a su articulacion con la palabra, porque no se habia pensado en
términos de “representacion”, sino como desciframiento de los indicios
dejados aqui y alla por la divinidad. En todo caso, esta manera de pensar
la musica cambiard radicalmente con el paso del tiempo, generando una
discontinuidad con el pensamiento de la época clasica.

EL MUNDO SOBRE Si MISMO | 49






CAPITULO 2.

L.a musicaen lacuadricula

C on la llegada de la época clésica, la semejanza comienza a ser conside-
rada de manera negativa y se identifica como un error’’. El derrumbe
de esta practica discursiva prefigura una discontinuidad entre el periodo
preclasico y el clasico. Algunos de los rasgos de esta discontinuidad se
pueden rastrear, por ejemplo, en la creciente necesidad de ordenar el
mundo por medio del analisis, partiendo de lo simple a lo complejo; en
definitiva, se trata del empefio de remplazar la capacidad de tejer relaciones,
por el ejercicio de discernir las cosas con mayor claridad y evidencia’®®.

Aqui Michel Foucault se refiere a los primeros filosofos modernos, entre otros, cita a Francis Bacon
(1561-1626), quien en su libro Novum organum (1620) arremete contra la semejanza: “El espiritu
humano se inclina naturalmente a suponer en las cosas un orden y una semejanza mayores de los
que en ellas se encuentran; y en tanto que la naturaleza esta llena de excepciones y de diferencias,
el espiritu ve por doquier armonia, acuerdo y similitud. De alli, esa ficcion acerca de que todos los
cuerpos celestes describen, en su movimiento, circulos perfectos” (Foucault, 2007, p. 63).

Para Michel Foucault, las cinco manifestaciones mas evidentes de esta discontinuidad son: (i) el
papel de la comparacion ya no es el de revelar el ordenamiento del mundo, “se la hace de acuerdo
con el orden del pensamiento y yendo naturalmente de lo simple a lo complejo” (Foucault, 2007,

p. 63). (ii) La sustitucion de la jerarquia analogica por el analisis: en la época preclasica se admitia

| 51



En palabras de Michel Foucault: “A partir del siglo XVII, la semejanza es
rechazada hasta los confines del saber, del lado de sus fronteras mas bajas
y mas humildes. Alli, se liga a la imaginacion, a las repeticiones inciertas, a
las analogias empanadas” (2007, p. 57).

René Descartes jug6 un papel importante en esta discontinuidad, su filosofia
confirma la exclusion de la semejanza como experiencia fundamental y forma
primera del saber, a sus o0jos esta practica discursiva no seria mas que una
mixtura, una confusion: “Es un habito frecuente —dice Descartes en las pri-
meras lineas de las Regulae—, cuando se han descubierto algunas semejanzas
entre dos cosas, el atribuir a una y a otra, aun en aquellos puntos en que de
hecho son diferentes, lo que se ha reconocido como cierto solo de una de las
dos” (Foucault, 2007, p. 77). Asi es que, durante el periodo clésico la seme-
janza se desplazo por el orden, por la comparacion en términos de identidad
y diferencia. Por esta razon, el caballero andante para quien las figuras mas
cotidianas desencadenaban las similitudes mas maravillosas, quien a cada
paso se tropezaba con castillos, doncellas y gigantes, fue considerado loco
y sus libros de caballeria no eran otra cosa que un encantamiento.

el sistema global de correspondencia; en la época clasica, “toda semejanza sera sometida a la prueba
de la comparacion, es decir, no sera admitida sino una vez que se encuentre, por la medida, la unidad
comin o mas radicalmente por el orden, la identidad y la serie de las diferencias” (p. 63). (iii) El
juego de las similitudes ya no sera infinito por el surgimiento de la numeracion: en la época preclasica
“siempre era posible descubrir nuevas [similitudes] y la Ginica limitacion provenia del ordenamiento
de las cosas, de la finitud de un mundo encerrado entre el macrocosmos y el microcosmos” (p.
63). (iv) La actividad del espiritu ya no consistira en relacionar las cosas entre si sino “discernir”:
en la época preclasica este emprendia la busqueda de todo parentesco, de toda pertenencia, de
toda “naturaleza secretamente compartida”. En la época clasica jel espiritu? pretende establecer
las identidades y diferencias: “El discernimiento impone a la comparacion la busqueda primera y
fundamental de la diferencia: darse por intuicion una representacion clara y distinta de las cosas” (p.
63). (v) La historia y la ciencia van a quedar separadas una de otra: en la época clasica la erudicion,
la lectura de los autores y el juego de sus opiniones se oponen a los “juicios seguros”. Solo esto
ultimo constituye la ciencia y si “hubiéramos leido todos los razonamientos de Platon y Aristoteles
no habriamos apresado, al parecer, nada de ciencia, sino de historia” (p. 63).

52 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Ahora bien, la comparacion sigue ocupando un papel privilegiado en el
pensamiento, incluso, en la logica cartesiana:

Si Descartes rechaza la semejanza, no lo hace excluyendo del pensamiento
racional el acto de comparacion, ni tratando de limitarlo, sino por el con-
trario universalizandolo y ddndole con ello su forma mas pura. En efecto,
por la comparacion, encontramos «la figura, la extension, el movimiento
y otras cosas semejantes» —es decir, las naturalezas simples— en todos
los sujetos en los que pueden estar presentes. Y, por otra parte, en una
deduccion del tipo: «toda A es B, toda B es C, en consecuencia, toda A es
C», queda en claro que el espiritu “compara entre si el término buscado y
el término dado, a saber, Ay C, en el respecto en que ambos son B”. En
consecuencia, si ponemos aparte la intuicion de una cosa aislada, puede
decirse que todo conocimiento se obtiene por la comparacion de dos o mas
cosas entre ellas. (Foucault, 2007, p. 78)

Si la semejanza determinaba los discursos en torno a la musica que circu-
laba antes del siglo XVII, en el periodo clasico hay una preocupacion por
el orden y la comparacion en términos de identidad y diferencia. ;Acaso
el pensamiento musical obedecia a la misma practica discursiva que de-
terminaba, entre otros, a la gramatica general, la matematica, la fisica y el
analisis de la moneda de ese tiempo?

2.1.El andlisis de la musica clasica

A continuacion, me ocuparé de comentar el Compendium Musicae de René
Descartes. Si quisiera proceder como el filosofo francés lo hace en las Medi-
tationes de Prima Philosophia (Meditaciones metafisicas), deberia evaluar
la existencia de la musica (de los sonidos, de los ecos y de las resonancias,
incluso del silencio). Asi, en un primer momento, llegaria ineludiblemente
a la conclusion de que el sonido es percibido por los sentidos y que estos
a su vez (con lo escalofriante del asunto) engafian —prueba de ello serian

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 53



los sonidos de los suefios—. Todos los sonidos cargarian con la cruz de
ser posibles falsificaciones (simples quimeras auditivas, tal vez hijas del
delirio). Posteriormente, deberia reconocer que no solo las verdades “em-
piricas” del sonido son engafiosas: las “formales” también son dubitables
(ya que hasta estas podrian ser creacion de un genio maligno). En altima
instancia, la musica desde su elemento constituyente, se moveria en el
terreno de lo incierto.

Daniel Martin Saez*, en su articulo, Compendium musicae: la teoria musi-
cal de Descartes, sostiene que la postura cartesiana de desconfianza hacia
los sentidos, ya se encontraba prefigurada en su obra temprana:

Para ¢l los sentidos son incapaces de verdad y solo la razén es
poseedora de ella. Esta idea, que tanto se reflejara en su Discurso
del Método, y en la mayoria de sus obras, aparece ya en este
compendio. Légicamente, esta devaluacion conlleva la idea de
que los sentidos han de ser deleitados con relaciones acordes a su
insignificancia. (Saez, 2008, p. 25)

Si continuara imaginando como hubiera tratado la musica, deberia pensar
el lugar que ocuparia en la estética musical la suposicion de que el hombre
(a diferencia de Dios) es un ser compuesto, dividido en sustancia pensante
(res cogitans) y en sustancia extensa (res extensa)*®. Para el filosofo francés

3 Para encontrar informacion sobre Daniel Matin Saez refiérase a la entrevista que realicé para esta
investigacion denominada René Descartes y la Diseccion de la Musica (2014), publicada en la
Revista Filosofica y Literaria Cazamoscas, afio 6, nimero 7.

El llamado “dualismo cartesiano” es recurrente a lo largo de su obra. En otro fragmento escribio:
“El alma humana no solo no consta de ninglin accidente, sino que es ella misma pura substancia:
aunque se muden sus accidentes, es decir, que comprenda unas cosas, quiera otras, perciba otras,
etcétera, no cambia en su esencia; el cuerpo humano, por el contrario, se convierte en algo distinto
por el simple hecho de cambiar la figura de ciertas partes. Por todo lo cual se sigue que el cuerpo
se extingue facilmente, mientras que el alma es por naturaleza inmortal” (Descartes, 2001, p. 162).

54 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



el pensamiento (la razon) seria indubitable, y el cuerpo, no seria mas que
el productor de informacion de la que no se puede tener mayor certeza:

La mente que, usando su libertad congénita, supone que todas esas
cosas no existen (aun aquellas cuya existencia es casi indudable), se
da cuenta de que no puede ser que ella misma no exista. Lo cual es
de gran utilidad, puesto que de esta manera se distingue facilmente
qué es lo que atafie a si misma, es decir, a la naturaleza intelectual, y
qué es lo que se refiere al cuerpo. (Descartes, 2001, p. 156)

La razén —el buen sentido o la res cogitans— parece ser la encargada de
distinguir lo verdadero de lo falso (debe ser esa “luz natural” dada a los
humanos para iluminar esas construcciones sonoras que, como las “tinieblas
inextricables”, amenazaban con el engafo y la ceguera). En este momento,
se podria concluir que la musica solo se haria cognoscible gracias a las
verdades formales, aquellas que resistieron la duda metodica, libres de los
engaiios propios del cuerpo o del genio maligno. La musica seria tratada
ante todo como res extensa. De esta manera, la preocupacion de la estética
musical se traslada al sonido para ser estudiado gracias a sus propiedades
cuantificables, en otras palabras, lo que se podria conocer de la musica
serian sus comportamientos matematicos despojados de los simbolismos
y analogias que tenian en la antigiiedad (los estudios de la armonia, preo-
cupados especificamente por las alturas y duraciones).

Finalmente, se hace evidente que el sujeto que tendria derecho a hablar
de musica seria aquel que pueda analizar el sonido, como res extensa,
teniendo como Unica herramienta confiable su propia “razén”, no para
encontrar mayor deleite sino para buscar aquello que la musica tiene de real,
de verdadero, de medible y cuantificable, lo cual coincide con lo escrito
en el Compendium. Descartes sostiene que: la musica tiene como objeto
el sonido y que en “lo que se refiere a la naturaleza del propio sonido, es
decir, de qué cuerpo y de qué modo brota mas agradablemente, es asunto
de los fisicos” (1992, p. 56).

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 55



Descartes en su Discours de la méthode (1637) (El discurso del método)
presenta el analisis como el camino a seguir para lograr el “progreso del
conocimiento”. En este momento de la escritura me parece ineludible pre-
guntarme si en un pequefio Compendium sobre la musica, se podria entrever
la aplicacion de sus precauciones metodologicas, redactadas veinte afos
después en su Discours. A lo que debo responder que en el Compendium
el autor pretendia que toda verdad fuera evidente, clara y distinta (que no
se pudiera poner en duda). De alli su interés en el analisis formal en el que
recurria al estudio de las partes simples —las cuales podia verificar— para
dar cuenta de las partes complejas. También es cierto que se trata de un
texto ordenado cuidadosamente y en el que sus enumeraciones son lo mas
completas posibles. En conclusion, debo reconocer que me sorprende la
manera en que este libro prefigura su pensamiento, si bien se puede ge-
nerar un debate en torno a la exactitud y meticulosidad con que aplicé el
método que atin no habia escrito, me parece que se trata de un documento
que presenta una sustitucion del pensamiento analdgico por el analisis.

El Compendium se suma al establecimiento del orden de la época clésica,
de alli que aplique sus tres modalidades capitales: analisis, matematica
(mathesis) y taxonomia (taxinomia)*'. Estas nociones, para Foucault, no
designan dominios separados, sino que —gracias a un ordenamiento de
identidades y diferencias— se entrelazan en el “proyecto de una ciencia
general” (2007, p. 77). No se puede dejar de pensar que esto definid, de
alguna manera, el pensamiento cartesiano en torno a la musica; en definitiva,

4 Para Michel Foucault es posible definir el periodo clésico, gracias a un “sistema articulado” en el

que interactian la mathesis y la taxinomia. (i) La mathesis se encarga de estudiar las naturalezas
simples y su método universal es el algebra. Se define como “la ciencia de las igualdades y, por
ello, de las atribuciones y de los juicios; es la ciencia de la verdad” (Foucault, 2007, p. 68). (ii) La
taxinomia se encarga de estudiar las naturalezas complejas (las representaciones en general, tal
como se dan a la experiencia) para con ello, instaurar un “sistema de signos”. La taxinomia, a su
vez, trata de “las identidades y de las diferencias, es la ciencia de las articulaciones y de las clases;
es el saber acerca de los seres” (p. 68).

56 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



lo que buscaba Descartes era desarrollar una gramatica musical con bases
matematicas, es decir, pretendia ordenar la musica: incluirla en una ciencia
general del orden, circunscribirla al proyecto de una “ciencia universal” que
debia abordar todo lo existente, a partir de la llamada mathesis universalis®.

. La mathesis universalis fue una pretension de fundar una ciencia universal, distintos autores
trabajaron en este proyecto, especialmente Descartes y Leibniz (1646-1716). Para Descartes se
trata de buscar “un lenguaje mas perfecto que cualquier lenguaje natural”, se les atribuye el primer
intento de construir un sistema puramente formal. Foucault caracteriza esta pretension de una
manera paradojica: (i) por un lado, “las relaciones entre los seres se pensaran bajo la forma del
orden y la medida, pero con ese desequilibrio fundamental que consiste en que siempre se pueden
remitir los problemas de la medida a los del orden. De manera que la relacion de toda mathesis
con el conocimiento se da como posibilidad de establecer entre las cosas, aun las no mensurables,
una sucesion ordenada” (Foucault, 2007, p. 68). (ii) Y, por otro lado, “esta relacion con la mathesis
en cuanto ciencia general del orden no significa una absorcion del saber en la matematica, ni
que se funde en ella todo conocimiento posible; por el contrario, en correlacion con la busqueda
de una mathesis, se ve aparecer un cierto nimero de dominios empiricos que hasta entonces no
habian estado formados ni definidos. En ninguno de estos dominios, o poco menos, es imposible
encontrar rastros de un mecanismo o una matematizacion y, sin embargo, todos se han construido
sobre el fondo de una posible ciencia del orden” (p. 68).

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 57



2.2. Afecciones y pasiones en la musica clasica
Afecciones: duraciones y alturas

A diferencia de Agustin, Descartes en el Compendium Musicae no se preo-
cupo por la métrica determinada por la palabra, sino por —lo que se podria
llamar— las propiedades del sonido. La musica debia fundamentarse en
el estudio de las affectiones (afecciones), en tanto propiedades del sonido.
Segun Angel Gabilondo, Descartes buscaba la cuantificacién de los flujos
acreos: la “medida de lo invisible” (1949, p. 12). Quisiera detenerme en
dos de las rutas emprendidas por el filésofo francés: el estudio de la duratio
(duracioén) y el estudio de la intensio (altura)®.

En cuanto a la propiedad relativa a la duracion de los sonidos, el filosofo
escribe: “el tiempo en los sonidos debe estar constituido por partes iguales”
(Descartes, 1992, p. 32). Entonces, la division ritmica ha de ser geométrica
y debe estar mediada por una unidad (como toda naturaleza simple); de
alli el pulso y las subdivisiones de las duraciones musicales (binarias y
ternarias). Por otro lado, al referirse a la propiedad del sonido relativa a
la altura, el analisis cartesiano se centra en los “intervalos”, en la relacion
entre dos sonidos partiendo del mas grave: “De los dos términos que se
necesitan en una consonancia, el mas grave es con mucho el mas potente, y,
en cierto modo, contiene en si al otro” (Descartes, 1992, p. 67). Descartes
divide los intervalos en “consonancias” y “disonancias”, debe recordarse
que este estudio surge del analisis de los sonidos producidos por la divisién
de una cuerda, de alli que encontrara en ellos —como lo haria Pitagoras—
relaciones aritméticas:

4 Suele explicarse como la propiedad del sonido que determina si un sonido es mas grave o mas
agudo que otro, en la acustica contemporanea se determina la altura gracias a la frecuencia y se
mide en oscilaciones por segundo (Hz).

58 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Todas las consonancias pueden ser incluidas en tres géneros: o bien
nacen de la primera division del unisono, son las consonancias
llamadas octavas y forman el primer género; o bien, en segundo
lugar, nacen de la division de la propia octava en partes iguales,
son la quinta y la cuarta, a las que por esta razén, podemos llamar
consonancias de segunda division; o, finalmente, de la division de
la propia quinta, que son las consonancias de la tercera y ultima
division. (Descartes, 1992, p. 75)

Descartes al estudiar los intervalos genera una clasificacion (a la manera en
que se caracterizaban los seres en las ciencias naturales). La division entre
consonancias y disonancias no solo ordenaba los sonidos, sino que determinaba
el grado de perfeccion de los intervalos: “hay que advertir que el oido queda
mucho mas satisfecho cuando se termina por una octava que por una quinta,
y lo mejor de todo es terminar con el unisono” (Descartes, 1992, p. 109).

b. Las pasiones

El lector debe tener presente que, en general, durante la antigiiedad la
estética musical se centraba en la busqueda de analogias y semejanzas
(relacionaba el sonido, el orden del cosmos y las pasiones humanas). Por
estarazon, las consonancias y las disonancias fueron pensadas en términos
de simpatia y antipatia; teniendo la posibilidad de relacionar los analisis
formales con las pasiones y afectos que se sienten al escuchar la musica.
Este vinculo se rompe cuando se entiende la musica exclusivamente por
medio del analisis formal. Por ello resulta llamativo que Descartes, al
referirse a la musica vocal, escribiera las siguientes palabras: “parece que
si la voz humana nos resulta mas agradable, es solamente porque mas que
ninguna otra es conforme a nuestros espiritus. Asi, incluso nos es mucho mas
agradable la voz de los amigos que la de los enemigos segun la simpatia o
antipatia de las pasiones” (Descartes, 1992, p. 57). Mas alla de detenerme en
la primacia que le brinda a la voz sobre los instrumentos musicales, quisiera
formular una pregunta: ;Esta forma de relacionar sonidos y pasiones es lo

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 59



que el fildsofo francés se reprocha a si mismo afios mas tarde? ;Acaso se
arrepentia no solo de haber conservado estos conceptos, sino de no haber
alcanzado una teoria puramente mecanicista de la mtsica?*

Ahora bien, no quisiera pasar por alto que en esa misma frase se refirio
con sumo interés a las “pasiones”. Bien conocido es que Descartes, al
final de su vida, se preocup6 por caracterizarlas, pero normalmente no se
recuerda que en el Compendium (muchos anos antes de las cartas a Isabel
de Bohemia y de escribir Les passions de [’dme) haya definido la musica
de la siguiente manera: “su objeto es el sonido y su finalidad es deleitar
y provocar en nosotros las pasiones diversas” (Descartes, 1992, p. 55).
(Podria sostenerse que existe una relacion entre la primera y la tiltima obra
del filosofo, que permita enlazar el estudio del sonido cartesiano que se
encuentra en el Compendium, y el estudio de las pasiones que se encuentra
en Les passions de [’ame?

Aqui se podria imaginar qué pasaria si Descartes se ocupara de la musica
con los mismos procedimientos de los que se ocupo6 de las pasiones. Si
el proyecto de Descartes en Les passions de [’dme, entre otras cosas, era
establecer un ordenamiento de la manera en que se generan las pasiones,
resulta facil imaginar como estas son generadas a partir de un estimulo
musical: (i) después de la percepcion, el torrente sanguineo (que lleva los
llamados espiritus animales), se dirige hacia el cerebro; (ii) en el cerebro
se comunica con la glandula pineal (lugar en donde se encuentra el alma),
alli el alma se afecta por la musica; (iii) la glandula pineal pone de nuevo

# En general el mecanicismo se entiende a partir de la negacion de las “entidades espirituales”.
Descartes y otros filosofos modernos sostenian que “la tnica causalidad es la influencia fisica”.
En este caso, se podria suponer que una teoria mecanicista de la musica no la relacionaria con
alguna entidad metafisica, sino que reduciria el fendémeno musical a sus componentes fisicos, es
decir, a lo que ahora se conoce como las propiedades del sonido. Lo llamativo de este apartado es
que Descartes hace alusion a la sympathia y la antipatia que hace referencia a una causalidad que
no es meramente fisica.

60 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



en movimiento el torrente sanguineo hacia 6rganos especificos del cuerpo
(segtn el tipo de musica); (iv) y, por ultimo, estos movimientos produ-
cen reacciones corporales acordes a las pasiones provocadas (como el
sonrojo o la palidez).

Se podria suponer que los mismos procedimientos utilizados en el analisis
de la musica (la comparacion por identidad y diferencia, la mathesis y la
taxonimia) deberian determinar cudles son las pasiones causadas, sostenidas
y potenciadas al escuchar la musica por los movimientos de la sangre (los
“espiritus animales”). Descartes en el Compendium —a pesar de que atin
no formulaba su teoria de las pasiones— sostiene que ese camino debia
tomarse: “por lo que se refiere a las diferentes pasiones que la musica puede
provocar en nosotros [escribid], segun la diferente medida, opino que, en
general una medida mas lenta provoca en nosotros movimientos mas lentos,
como la languidez, la tristeza, el miedo, la soberbia, etc.; en cambio una
medida rapida produce pasiones mas vivaces como la alegria” (1992, p. 65).

A pesar de que no realizd un estudio detenido de las pasiones de la musica,
no se puede negar que el filosofo renacentista —desde su juventud— habia
previsto que la musica estaba estrechamente relacionada con las pasiones
humanas. En definitiva, lo que parece ser mas interesante de este estudio
es la necesidad de suponer una correspondencia entre las propiedades del
sonido (en tanto affectiones) y los afectos (affectus). Esto lo condujo a pen-
sar que se debe iluminar la manera en que un “ordenamiento” de sonidos
“representa” pasiones determinadas. Prueba de ello es que al finalizar el
Compendium (con un poco de frustracion) esbozara este proyecto: “ahora,
ciertamente, deberia tratar a continuacion por separado cada movimiento
del alma que la musica pueda excitar, y deberia mostrar por qué grados,
consonancias, tiempos y otras cosas deben ser excitados tales movimientos;
pero esto excederia los limites de un compendio” (Descartes, 1992, p. 112).

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 61



2.3.Larepresentacion de lamusicay
la musica como representacion

Foucault sostiene que a partir del siglo XVII el lenguaje no se plantea como
una de las figuras del mundo (ni como la signatura impuesta a las cosas desde
el fondo de los tiempos en cuya presencia se oculta latente la promesa de un
vestigio originario). Con el tiempo se convirtio en una simple maquinaria: un
instrumento para “representar”. Las palabras ya no se asemejan a lo divino,
no tienen derecho a ser su marca secreta, se han ligado irresolublemente al
conocimiento. La verdad se debe a la percepcion evidente y definida, las
palabras no tienen otro papel que traducir lo verdadero:

No hay ya signo desconocido, ni marca muda. No se trata de que los
hombres estuvieran en posesion de todos los signos posibles, sino
de que sodlo existen signos a partir del momento en que se conoce
la posibilidad de una relacion de sustitucion entre dos elementos
ya conocidos. El signo no espera silenciosamente la venida de
quien puede reconocerlo: nunca se constituye sino por un acto de
conocimiento. Aqui es donde el saber rompe su viejo parentesco con
la divinatio. [...] Su tarea era revelar un lenguaje previo repartido por
Dios en el mundo; en este sentido, y por una implicacion esencial,
adivinaba y adivinaba lo divino. A partir de ahora, el signo empezara
a significar dentro del interior del conocimiento: de €l tomara su
certidumbre o su probabilidad. (Foucault, 2007, p. 66)

Durante la época clasica, las preguntas del analisis del lenguaje se centran
en la representacion: {Como puede estar ligado un signo a lo que significa?
Esta nueva preocupacion, el analisis del sentido y de la significacion, ocupa
un lugar predominante. Segun Foucault, con la aparicion de estos estudios,
en especial, los desarrollados en la gramatica general o de Port-Royal
(1660) de Claude Lancelot (1615-1695) y Antoine Arnauld (1612-1694), se
establece lo que llama el “primado” de la representacion (repraesentatio).

62 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Este tipo de analisis, en medio de su bisqueda de los principios que obe-
decieran todas las lenguas, privilegiaron la comprension del lenguaje como
una representacion del pensamiento.

El filésofo francés sostiene que se trata de una discontinuidad, de una con-
sideracion del lenguaje radicalmente diferente a la que se tenia en los siglos
precedentes. El lenguaje ha perdido su lugar en el mundo de los humanos
y en el mundo de sus dioses: su existencia se ve reducida; ya no es mas
que un tipo particular de representacion: “tendra desde luego como tarea el
decir lo que es, pero no sera mas que lo que dice” (Foucault, 2007, p. 55).
Los signos dejaron de ser ternarios (ya no se trata de buscar el dominio
formal de las marcas, ni el contenido sefialado por ellas, ni las similitudes
que las ligan a las cosas) y la reflexion en torno al lenguaje se centra en el
analisis del enlace de un significante y un significado®.

La representacion de la musica

Como advertira el lector, desde hace mucho tiempo la repraesentatio (en-
tendida como “presentacion intencional” de un objeto) ha jugado un papel

4 El estudio del signo en tanto significante y significado de Port-Royal esta dividido en tres tipos

de enlace. (i) El origen del enlace: un signo puede ser natural (como el reflejo en un espejo
designa lo que refleja) o de convencion (como una palabra puede significar una idea para un grupo
de hombres). Solo existen signos a partir del momento en que se conoce la posibilidad de una
relacion de sustitucion entre dos elementos ya conocidos. (ii) El tipo de enlace: un signo puede
pertenecer al conjunto que designa (como la buena cara forma parte de la salud que manifiesta)
o estar separado de ¢l (como las figuras del Antiguo Testamento son los signos lejanos de la
encarnacion y de la redencion). Esta alternativa no es radical; pues el signo, para funcionar, debe
estar a la vez insertado en lo que significa y ser distinto de ello. (iii) La certidumbre del enlace: un
signo puede ser constante, al punto de que se esté seguro de su fidelidad (asi, la respiracion sefiala
la vida) o puede ser simplemente probable (como la palidez del embarazo).

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 63



primordial en el saber —incluso antes de la época clasica—, pero se debe
tener en cuenta que, tanto la manera en que se piensa la representacion,
como la manera en que interviene en el lenguaje durante la época clasica,
no habian tenido precedente. Tal vez, la manifestacion mas relevante de
esta discontinuidad sea que, por primera vez, el gramatico asume que cada
representacion obedece a un juego en el que se desdobla y se duplica. Una
palabra al ser una impresion, sensorial o intelectual, una idea, una imagen o
una percepcion representada, termina por representar otra impresion y para
traducirse a si misma necesita de una tercera impresion que la represente, y
esta sustitucion continuaria en un movimiento infinito*®. Foucault advierte
que: “todas las representaciones estan ligadas entre si como signos, entre
todas forman como una red inmensa; cada una se da, en su transparencia,
como signo de lo que representa” (2007, p. 72).

Para trazar, como en el caso de la época preclasica, posibles relaciones entre
la practica musical y la reflexion en torno al lenguaje, se debe recordar que
una de las caracteristicas mas representativa de esa época es la seculari-
zacion de la musica. En esos afios, gracias a compositores como Josquin
des Prez*’ (1440-1521), la musica “profana” comenzo a tener una mayor
circulacion, y a pesar de que muchos musicos como Giovanni Pierluigi da

4 Foucault lo explica con las siguientes palabras: “La Logique de Port” Royal enuncia antes de decir
qué es un signo: «cuando no vemos un cierto objeto sino como representacion de otro, la idea que
de €l se tiene es una idea de signo y este primer objeto es llamado signo» ;Acaso no se tiene asi
tres términos, la idea significada, la idea significante y, en el interior de esta tltima, la idea de su
papel de representacion? [...] Una idea puede ser signo de otra no solo porque se puede establecer
entre ellas un lazo de representacion, sino porque esta representacion puede representarse siempre
en el interior de la idea que representa. Y también porque, en su esencia propia, la representacion
es siempre perpendicular a si misma: es a la vez indicacion y aparecer, relacion con un objeto y
manifestacion de si. A partir de la época clésica, el signo es la representatividad de la representacion
en la medida en que ésta es representable” (2007, p. 70).

Compositor francés, si el lector desea conocer obras de Josquin des Prez puede escuchar el trabajo
de The Tallis Scholars, llamado L homme armé masses (1989).

64 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Palestrina® (1525-1594) se “enlistaron” en la contrarreforma, la iglesia
catolica perdid poco a poco la exclusividad en el terreno musical. Este
fenomeno, politico y social, también da cuenta de una nueva relacion entre
la musica y la palabra, incluso, numerosos compositores se dedicaron a la
musica netamente instrumental; como lo harian Luys de Narvaez* (1500-
1560), John Dowland*® (1562-1626) y Girolamo Frescobaldi®! (1583-1643),
quienes escribieron los primeros “métodos” para instrumento solista.

Ahora bien, la musica vocal durante la época clasica no deja de ser importante,
prueba de ello es que compositores como Claudio Monteverdi®? (1567-1643),
Jean Baptiste Lully> (1632-1687) y Georg Friedrich Handel** (1685-1759)
le daban un papel preponderante al canto. A pesar de ello, puede sostenerse
que la discontinuidad del pensamiento en torno al lenguaje se refleja en la
practica musical, cuando se pone en evidencia que la dpera, las canciones y
los himnos protestantes no eran equivalentes a los cantos de la Edad Media
que se encontraban en detrimento (tanto en la manera en que se componian,
circulaban, se pensaban y se interpretaban). Esta discontinuidad se puede

4 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Pierluigi da Palestrina puede escuchar el
trabajo de Cantione Antiqua London, llamado Missa Aeterna Christi munera (1978).

4 Compositor y vihuelista espafol. Si el lector desea conocer obras de Luys de Narvaez puede
escuchar el trabajo de Marta Almajano y Juan Carlos Rivera, llamado Obras de Luys de Narvaez:
el delfin de la musica (1995).

30 Compositor inglés. Si el lector desea conocer obras de John Dowland puede escuchar el trabajo de
Paul O’Dette, llamado Complete lute works (1996).

3 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Girolamo Frescobaldi puede escuchar el
trabajo de Rinaldo Alessandrini y otros, llamado “Primo libro dei Madrigali” (1995).

32 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Claudio Monteverdi puede escuchar el
trabajo del Ensemble of the Zurich Opera House, llamado L Orfeo (1978).

3 Compositor italiano, muy influyente en Francia. Si el lector desea conocer obras de Jean Baptiste
Lully puede escuchar el trabajo de Hervé Niquet y otros, llamado Grands Motets (1999).

3 Compositor aleman, muy influyente en Inglaterra. Si el lector desea conocer obras de Georg
Friedrich Handel puede escuchar el trabajo de la Orquesta de la Opera Estatal de Viena, llamado

Seis conciertos para orquesta (1962).

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 65



rastrear en el terreno de la “notacion musical”. La notacion sufre la mayor
transformacion de su historia, pues a partir de la época clasica, la musica
crea signos de “‘convencion”, en otras palabras, abandona los viejos dibujos
melodicos (que en el periodo preclasico se centraba en los pies métricos que
se ordenaban por silabas largas y cortas).

La musica como representacion

Michel Foucault piensa que para establecer un signo “siempre se puede
(y en efecto se debe) escogerlo de tal modo que sea simple, facil de
recordar, aplicable a un nimero indefinido de elementos, susceptible de
dividirse ¢l mismo y de recomponerse” (2007, p. 68). Acaso la buisqueda
de la estética de la musica de esta época, /no consiste en la creacion de
una sistematizacion en la cual se ordenen las representaciones de cada
sonido? Estas relaciones permiten suponer que la musica era pensada
como una “representacion”. Si la musica deja de ser tanto “huella” de lo
divino, como posibilidad de ascension, si la caracterizacion (a la manera
cartesiana) del sonido determina lo concerniente a la notacion musical,
si predomina el andlisis puramente matematico y taxondmico de la mu-
sica, incluso, si en el Compendium se puede encontrar una necesidad de
sistematizacion de la musica a partir de su capacidad de representar las
pasiones, jacaso esto no se debe a que se esperaba que la musica fuera
una integrante mas del reino de las cosas claras y distintas, digna de ser
representada, pero al mismo tiempo una de las formas de la representa-
cion de las pasiones, del orden y la medida?

La nueva notacion pretendia “representar” con precision las alturas y las
duraciones de cada sonido. Estas necesidades en la escritura musical, se
relacionaban estrechamente con la busqueda de una depuracion técnica
en la notacidon que permitiera mayor articulacion entre distintos instru-
mentos, pero, sobre todo, con una necesidad de ordenamiento general: el

66 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



“sistema tonal”**, el cual logro posicionarse gracias a compositores como
Arcangelo Corelli** (1653-1713), Tommaso Albinoni*’ (1671-1750), y ni
hablar del mismo Johann Sebastian Bach® (1685-1750). Otros compo-
sitores no solo aplicaron el nuevo lenguaje, sino que teorizaron respecto
a las posibilidades expresivas y representacionales de la musica; entre
ellos, se puede nombrar a Giulio Caccini® (1550-1618), Marc’ Antonio
Cesti® (1623-1669), Jean Philippe Rameau®' (1683-1764), Johannes
Ockeghem® (1420-1496) y Thomas Tallis®® (1510-1585). Lo cierto, es
que desde entonces el estudio de la armonia, determinada numéricamen-
te, ha constituido parte fundamental del aprendizaje musical, al tiempo
que se han realizado todo tipo de asociaciones entre las pasiones y estas
caracteristicas matematicas de la musica, incluso se debe tener presente

3 Suele explicarse como la organizacion jerarquica de las notas musicales. La nota principal es llamada
“tonica”, el resto de notas son de importancia decreciente y gravitan alrededor suyo. Se podria hacer
una relacion entre la perspectiva y la tonalidad, tanto en su origen en la sociedad burguesa, como en su
desarrollo ligado a un ejercicio matematico.

3 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Arcangelo Corelli puede escuchar el trabajo
de la Orquesta Barroca Inglesa, llamado Concerti Grossi: complete (1956).

37 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Tommaso Albinoni puede escuchar el
trabajo del Conjunto Orquestal de L’Oiseau-Lyre, llamado Six concertos (1972).

3% Compositor aleman. Si el lector desea conocer obras de Johann Sebastian Bach puede escuchar el
trabajo de Albert Schweitzer llamado Albert Schweitzer interpreta a Bach (1960).

3 Compositor italiano, se cree que en su tratado Le nueve musiche (1601) fue el primero en utilizar
el cifrado del Bajo Continuo con las funciones armonicas. Si el lector desea conocer obras de
Giulio Caccini puede escuchar el trabajo de Le nouve musiche, llamado Les joyaux de votre
discotheque (1992).

% Compositor italiano. Si el lector desea conocer las obras de Marc’Antonio Cesti puede escuchar
el trabajo de Andres Bierbaum, llamado Orontea (1982).

1 Compositor francés y tedrico de la musica. Si el lector desea conocer obras de Jean Philippe Rameau
puede escuchar el trabajo de Chistie William, llamado Les quetre grandes suites de Clavecin (1983).

2 Compositor belga, muy influyente en Francia. Si el lector desea conocer obras de Johannes Ockeghem
puede escuchar el trabajo de Holten Bo; et al. llamado Requiem,; Missa Prolationum (1997).

% Compositor inglés. Si el lector desea conocer obras de Thomas Tallis puede escuchar el trabajo de
The Tallis Scholars, llamado The complete english anthems (1986).

LA MUSICA EN LA CUADRICULA | 67



el interés por explorar las capacidades programaticas e incidentales de la
musica de compositores como Antonio Vivaldi (1678-1741)%.

El lector no debe pasar por alto esta discontinuidad entre el periodo clasico
y el preclasico, que no le fue extrafia al Compendium. Este nuevo pensa-
miento en torno a la musica que la emparenta con los procedimientos mate-
maticos y taxondémicos también es el momento en que la musica se piensa
mas cercana a la nocion de representacion. Lo que me parece paradojico
de este asunto es que al tiempo que la estética musical fue embestida por
la razon, dejara de hacer parte de los saberes fundamentales de su época,
paso de ser una de las artes liberales a ser una de las bellas artes, en parte,
gracias a su caracter representacional. Ahora bien, la duda que continuara
hasta el presente acerca del papel de la representacion en la musica, lugar
que desencadenara en los afios siguientes todo tipo de debates en torno al
sentido y las posibilidades expresivas de esta practica artistica.

®  Compositor austriaco. Si el lector desea conocer obras de Antonio Vivaldi puede escuchar el
trabajo de New London Consort, llamado Concertos & Cantatas (1992).

68 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



CAPITULO 3.

La musicay lahistoria

Segﬁn Michel Foucault, en el transito del periodo clasico a la moder-
nidad se evidencia una discontinuidad de la misma envergadura de la
que se produjo entre el clasico y el preclasico (una oposicion tan radical
como la diferencia que puede encontrarse entre los circulos de Paracelso y
la biisqueda del orden cartesiano). En el apartado anterior sostenia que el
analisis habia ocupado el lugar de la semejanza —el ejercicio de discernir
se habia impuesto sobre el de relacionar—, ahora me ocuparé de la manera
en que la historia se posiciona como la practica discursiva privilegiada de
los enunciados de la época moderna. Esta discontinuidad entre un periodo
y otro no conlleva el abandono de las ciencias del orden (mucho menos la
caida de todos los métodos cientificos y de todo conocimiento que, mediante
la experimentacion o el razonamiento, alcance el rotulo de ciencia). Sin
embargo, anuncia la aparicion de un tipo de saber que se inmiscuye hasta
en los que eran considerados “objetivos” y que en ese momento se creian
ajenos a la historia.

Para comenzar, quisiera recordar el papel fundamental que tiene la com-
paracion al interior de la diciplina histérica. La historia es un ejercicio que
consiste en producir organizaciones o relaciones:

| 69



El espacio general del saber no es ya el de las identidades y
las diferencias, el de los o6rdenes no cuantitativos, el de una
caracterizacion universal, una taxinomia general, una mathesis
de lo inconmensurable, sino un espacio hecho de organizaciones,
es decir, de relaciones internas entre los elementos cuyo conjunto
asegura una funcién; mostrard que estas organizaciones son
discontinuas, que no forman, pues, un cuadro de simultaneidades
sin rupturas, sino que algunas son del mismo nivel en tanto que
otras trazan series o sucesiones lineales. (Foucault, 2007, p. 214).

La semejanza y el analisis aparecian en los discursos en torno a la mu-
sica que circulaba antes del siglo XIX, se pueden encontrar tanto en el
Compendium como en el De musica (Agustin no dejo de servirse de la
convenientia alo largo de su estética musical, ni Descartes dejo de servirse
de la comparacion por identidad y diferencia). En definitiva, hasta ahora
puedo afirmar —sin mucho riesgo a equivocarme— que a la misica no le
han sido extrafias las practicas discursivas descritas por Michel Foucault
en su arqueologia del lenguaje. Ahora bien, quisiera estudiar los discursos
que la modernidad trajo consigo.

3.1.La analogia historica y la musica moderna

A diferencia de Agustin y Descartes, Nietzsche en el Die Geburt der trago-
die decide remontarse a los tiempos de la antigiiedad helénica, sin embargo,
no se trata de un estudio netamente erudito, su interés por la historia obedece
a la necesidad de confrontarla con la cultura alemana de su tiempo. De
alli que, en su libro, las manifestaciones artisticas modernas tengan como
referente el pueblo que se ha considerado la base de toda la civilizacion
occidental. En el siglo XIX, la estética de la musica de Nietzsche se hace
posible gracias a la analogia historica, la cual segliin Les mots et les choses
es indispensable para la época moderna. El mismo Nietzsche reconoce su
necesidad de interrogar el pasado para pensar el presente:

70 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Con el ejemplo historico expuesto [escribid Nietzsche] hemos
intentado aclarar de qué modo la tragedia, asi como inicamente puede
nacer del espiritu de la musica, asi también perece por la desaparicion
de ese espiritu. Para mitigar lo insolito de esta aseveracion y mostrar,
por otro lado, el origen de este conocimiento nuestro tenemos ahora
que enfrentarnos con mirada libre a los fenomenos andlogos del
presente, tenemos que adentrarnos en esas luchas que, como acabo
de decir, son libradas, en las mas altas esferas de nuestro mundo de
ahora, entre el conocimiento insaciable y optimista y la necesidad
tragica del arte (Nietzsche, 1973, p. 94).

Nietzsche sostiene que las fuerzas que hacian emerger la musica griega —lo
dionisiaco y lo apolineo— han tenido sus presentaciones analogas a lo largo
de la historia de Occidente. Ejemplifica esta tesis cuando menciona que:
“los enormes cortejos dionisiacos de la Grecia antigua tienen su analogia
en los bailarines de san Juan y de san Vito de la Edad Media, los cuales
iban de ciudad en ciudad bailando, cantando y saltando, en masas cada vez
mayores” (Nietzsche, 1973, p. 18). Como se imaginara el lector no solo las
manifestaciones musicales son objeto de esta analogia histdrica: lo que se
encuentra en el centro de sus preocupaciones es la confrontacion entre el
“optimismo cientifico” y el “pesimismo tragico”, que no han dejado de
determinar la practica musical. Asi es que quisiera detenerme a pensar la
manera en que Nietzsche trae esta confrontacion al presente (la lucha de
los instintos que surgieron tanto de la necesidad terrible de desmesura y
de la reconciliacion con la naturaleza, como de la necesidad consoladora
de un orden divino y de belleza).

Nietzsche (demoledor) considera que la musica moderna es una expe-
riencia desafortunada: la encuentra despojada de instintos. Para el filésofo
aleman la musica es indomita y en esto tal vez radique lo mas relevante
de su estética musical, pues la musica no debe obedecer a los doctos, ni
a los sabios, ni a los sacerdotes y mucho menos a la razén abstracta: “la
erudicion, el saber y la sabihondez, conscientes constituyen el auténtico

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 71



estorbo” (Nietzsche,1973, p. 151). Desde su perspectiva solo el artista
puede extender su sensibilidad (como raices) y alcanzar (en lo recondito
de la tierra) el instinto: “todo crecer y evolucionar en el reino del arte
tienen que producirse dentro de una noche profunda” (p. 151). La mayor
desgracia de la mtsica moderna, entonces, consiste en “no haber brotado
de semejante fuente misteriosa” (p. 156). Aqui toma distancia de la me-
tafisica clésica y preclasica: no busca ordenar o refrenar, las pasiones, el
deseo o los instintos. Para poner en evidencia como esta caracterizacion
filosofica le permite pensar la musica moderna se puede recordar la opo-
sicion nietzscheana a la dpera, la cual era sintoma del adormilamiento de
los instintos artisticos modernos:

Lo que hoy nosotros llamamos 6pera, que es una caricatura del
drama musical antiguo, ha surgido por una imitacién simiesca
directa de la Antigiiedad: desprovista de la fuerza inconsciente de
un instinto natural, formada de acuerdo con una teoria abstracta, se
ha portado cual si fuera un homunculus producido artificialmente,
como el malvado duende de nuestro moderno desarrollo musical.
Aquellos aristocraticos, cultos y eruditos florentinos que, a
comienzos del siglo XVII, provocaron la génesis de la 6pera, tenian
el propdsito claramente expresado de renovar aquellos efectos que
la musica habia tenido en la Antigliedad, segtn tantos testimonios
elocuentes. jCosa extrana! Ya el primer pensamiento puesto en la
opera fue una busqueda de efecto. Con tales experimentos quedan
cortadas o, al menos, gravemente mutiladas las raices de un arte
inconsciente, brotado de la vida del pueblo. (Nietzsche, 1973, p. 151)

Nietzsche sostiene que la dpera es fruto del hombre tedrico, del critico, no
del artista; de alli que considere que ella tenia como maxima pretension
encontrar un consuelo contra el pesimismo (a la manera en que el socratismo
era un consuelo ante esas musicas titanicas llegadas a Grecia). Nietzsche
arremete contra esta practica artistica (como lo hizo contra Euripides) por
diversas razones: por un lado, le parecia inconcebible la desproporcionada

72 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



racionalidad que la dominaba, y por otro no soportaba la reduccion artis-
tica que tenian que sufrir las obras al anhelar su excesiva popularizacion.
Todo el circuito de la 6pera moderna ha sido fruto de este agotamiento: el

compositor y sus obras musicales, el publico y el intérprete.

En lo concerniente al publico moderno se evidencia una critica mordaz en

el siguiente parrafo:

Enlaépoca de florecimiento del drama atico, algo de esa vida natural
dionisiaca perduraba todavia en el alma de los oyentes. Estos no
eran un perezoso, fatigado publico abonado todas las tardes, que
llega al teatro con unos sentidos cansados y rendidos de fatiga, para
dejarse emocionar aqui. En contraposicion a este publico, que es la
camisa de fuerza de nuestro teatro de hoy, el espectador ateniense,
cuando se situaba en las gradas del teatro, continuaba teniendo sus
sentidos frescos, matinales, festivamente estimulados. Para él lo
sencillo no era todavia demasiado sencillo: su erudicion estética
consistia en los recuerdos de felices dias anteriores de teatro, su
confianza en el genio dramatico de su pueblo era ilimitada. Pero lo
mas importante es que eran tan raras las veces que sorbia la bebida
de la tragedia, que siempre la saboreaba como si fuera la primera
vez. (Nietzsche, 1937, p. 157)

En cuanto a los artistas modernos la critica se sefiala de la siguiente manera:

Nos es licito 1lamar al coro, en su estadio primitivo de la tragedia
primera, un autorreflejo del hombre dionisiaco: lo que mejor puede
aclarar este fenomeno es el proceso que acontece en el actor, el
cual, cuando es de verdadero talento, ve flotar tangiblemente ante
sus ojos la figura del personaje que a ¢l le toca representar. Por
una peculiar debilidad de la inteligencia moderna, nosotros nos
inclinamos a representaros el fendmeno estético primordial de una
forma demasiado complicada y abstracta. Para el poeta auténtico

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 73



la metafora no es una figura retérica, sino una imagen sucedanea
que flota realmente ante él, en lugar de un concepto. [...] Sobre
la poesia nosotros hablamos de modo tan abstracto porque todos
nosotros solemos ser malos poetas. En el fondo el fenémeno
estético es sencillo; para ser poeta basta con tener la capacidad de
estar viendo constantemente un juego viviente y de vivir rodeado
de continuo por muchedumbres de espiritus; para ser dramaturgo
basta con sentir el impulso de transformarse a si mismo y de hablar
por boca de otros cuerpos y otras almas. (Nietzsche, 1973, p. 53)

Por ultimo, quisiera mencionar que se oponia radicalmente a la exigencia
de que primara el entendimiento de la palabra sobre la musica. Nietzsche
—agracias a lo que aprendi6 de los antiguos griegos— piensa que la 6pera
se debe a un entorpecimiento sensible; por un lado, es complaciente con
una muchedumbre fatigada, su artificio desmedido surge del docto (y de su
escandalosa esterilidad) y, por otro lado, termina en un sometimiento del
espiritu de la musica, ella que se vanagloriaba de ser el arte mas puramente
sensible, concreto, y que no necesitaba de intermediarios, ahora se encarga
de una tarea que no le es propia: la “representacion” de lo abstracto, la
puesta en escena de un concepto®. De alli que el filésofo aleman repudiara

% Nietzsche, al comparar la musica con el resto de las artes antiguas, encontré que esta, con sus
lineas melddicas y cambios armonicos, se hacia perceptible “de una manera sensible y no abstracta
en absoluto” (1973, p. 131). Segtn la filosofia nietzscheana se pueden distinguir dos tipos de
literatura en el pueblo griego: la epopeya y la lirica, en la primera la lengua imitaba el mundo de
las apariencias y de las iméagenes, y en la segunda el mundo de la musica. Cuando confronta la
musica con la poesia lirica concluye que: ““ asi como la lirica depende del espiritu de la musica, asi
la musica misma, en su completa soberania, no necesita ni de la imagen ni del concepto, sino que
unicamente los soporta a su lado [...] Con el lenguaje es imposible alcanzar de modo exhaustivo
el simbolismo universal de la musica, precisamente porque esta se refiere de manera simbdlica a
la contradiccion primordial y al dolor primordial existentes en el corazon de lo Uno primordial,
y, por tanto, simboliza una esfera que esta por encima y antes de toda apariencia” (Nietzsche,
1973, p. 131). Asi mismo cuando confronta la musica con la epopeya se pregunta: “;Qué cosa

74 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



en grado sumo esa necesidad impuesta de que: “la palabra del texto dominase
sobre el contrapunto, como el sefior domina sobre el siervo. Pues las palabras,
se decia, superan en nobleza al sistema armonico que las acompana tanto como
el alma supera en nobleza al cuerpo” (Nietzsche, 1973, p. 131).

3.2.El origen de la musicay la historia de los instintos

En el Die Geburt der tragodie se pueden encontrar las practicas discursivas
que caracterizan la modernidad (a pesar de que el mismo Nietzsche afios
después lo considerara como un libro sumamente “oscuro”, que se encontraba
en el umbral de lo comunicable y que se inclinaba hacia un grupo cerrado
de personas: los artistas). Quisiera comenzar sosteniendo que el filbsofo que
consideraba que la excesiva instruccion historica era una falencia, un error,
jamas renuncio6 al estudio del pasado, comprendiéndolo como una manera de
enfrentarse a los problemas de su tiempo. Por esta razon, en Die Geburt der
tragddie, Nietzsche parte del estudio de la antigua Grecia, no solo porque com-
prende que se han convertido en un referente de toda la cultura occidental®;

analoga podria ofrecer el poeta de las palabras, que se esfuerza por alcanzar aquella ampliacion
interior del mundo visible de la escena y su iluminacion interna con un mecanismo mucho mas
imperfecto, por un camino indirecto, a partir de la palabra y del concepto?” (p. 131), y concluye
que el poeta épico —como el escultor— esta inmerso en la intuicion pura de las imagenes, y que
en contraste “el musico dionisiaco, sin ninguna imagen, es total y inicamente dolor primordial y
eco primordial de tal dolor” (p. 131).

Nietzsche recuerda la importancia de los griegos en Occidente: “Casi cada tiempo y cada grado
de cultura han intentado alguna vez, con profundo malhumor, liberarse de los griegos, porque,
en presencia de éstos, todo lo realizado por ellos, en apariencia completamente original y
sinceramente admirado, parecia perder de stbito color y vida y reducirse, arrugado, a una copia
mal hecha, mas atin, a una caricatura. Y de esta manera estalla siempre de nuevo una rabia intima
contra aquel presuntuoso pueblecillo que se atrevio a calificar para siempre de «barbaro» a todo
lo no nativo de su patria [...] Por desgracia, nadie ha tenido hasta ahora la suerte de encontrar la
copa de cicuta con que semejante ser pudiera quedar sencillamente eliminado: pues todo el veneno
producido por la envidia, la calumnia y la rabia no ha bastado para aniquilar aquella magnificencia

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 75



sino porque esa mirada al pasado le permite dar cuenta, entre otras cosas,
de la practica musical de su tiempo.

Quiza el hallazgo mas inquietante de este libro, consiste en que Nietzsche al
estudiar la tragedia griega encontrd que “en su origen era inicamente coro
y nada mas que coro” (1973, p. 163), de alli que postulara que esta nacid
realmente del espiritu de la musica. El subtitulo original de su libro hacia
referencia a este descubrimiento: Aus dem Geiste der Musik (en el espiritu
de la musica). El filoésofo sostiene que, teniendo en cuenta que la tragedia
nacio de la musica, ha sido injusto el estudio de los poetas al juzgarlos
sin escuchar la musica de sus tragedias, en especial, la obra de Séfocles
y Esquilo. En palabras de Nietzsche: “Frente a una tragedia griega somos
incompetentes porque en buena parte su efecto principal descansaba sobre
un elemento que se nos ha perdido: la musica” (1973, p. 163).

De esta musica enigmatica (que hacia surgir las voces de los dioses y de
los héroes, de Edipo y de Dario, de Atenea y de Heracles) no queda nada.
Como si fuera poco, el canto del coro fue perdiendo su importancia, rele-
gado a un segundo plano. Euripides pretendia llevar al publico al escenario
y para lograrlo debia deshacerse de los furores del coro: “Quien haya visto
cual es la materia de que los tragicos prometeicos anteriores a Euripides
formaban a sus héroes, y cuan lejos de ellos estaba el proposito de llevar
a la escena la mascara fiel de la realidad, ése estara enterado también de la
tendencia completamente divergente de Euripides” (Nietzsche, 1973, p. 68).

Aqui comienza la diatriba nietzscheana. El filésofo aleman se pregunta:
“;De donde le vendria al artista la obligacion de acomodarse a una fuerza
que s6lo en el nimero tiene su fortaleza?”” (Nietzsche, 1973, p. 75). A lo
que responde (satirico) que la tinica razén que Euripides tenia para justificar
esa preferencia se debia a que “no entendia” a sus predecesores (por esta

contenta de si misma” (1973, p. 89).

76 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



razon se empefiaba en la expulsion del coro y de la musica, intentando
“representar” solo lo real, lo simple y lo evidente). Euripides cometia un
error que no se puede pasar por alto: “consideraba que el entendimiento era
la Gnica raiz de todo gozar y crear” (p. 77). De alli que Nietzsche sostuviera
que la tragedia de Euripides era una corrupcion, una caricatura y un simple
artificio. Para el fil6sofo la tragedia se debia, ante todo, a la fuerza instintiva
de la musica: “En el drama musical antiguo no habia nada que la gente
tuviera que calcular [...] Nunca, ni siquiera en Euripides, se transformo la
esencia del espectaculo en la esencia del juego de ajedrez” (p. 150).

Nietzsche sospechaba que Euripides no podia ser pensado como una per-
sona sino como una “mascara” (el poeta, de alguna manera, se encontraba
“poseido” por el daimon que estaba por dominar el espiritu griego). Lo que
caracterizaba esa mascara era el pensamiento que sostiene que: “todo tiene
que ser inteligible para ser bello” (Nietzsche, 1973, p. 76). El poeta tragico
“con este canon en la mano examinoé todas las cosas, y de acuerdo con ese
principio las rectifico: el lenguaje, los caracteres, la estructura dramattrgica,
la musica coral” (p. 76). Nietzsche llamo socratismo a esta mascara —a
esta forma del pensamiento griego— ya que fue Sdcrates quien, de alguna
manera, bajo este precepto, condenaba y repudiaba a su pueblo. En distintas
ocasiones sostuvo que lo encontraba falto de inteligencia y cegado por la
ilusion: “Con estupor advertia que todas aquellas celebridades no tenian
una idea correcta y segura ni siquiera de su profesion, y que la ejercian
unicamente por instinto” (Nietzsche, 1973, p. 82).

Asi la critica nietzscheana se extiende hasta Socrates: “;Qué tuvo que
descubrir ¢l propiamente en el «sublime y alabadisimo» arte trdgico, como
lo denomina Platon?” (Nietzsche, 1973, p. 82) Para el filésofo ateniense
la tragedia debid haber sido un espectaculo completamente irracional,
en el cual podria encontrar “causas que parecian no tener efectos, y con
efectos que parecian no tener causas; ademas, todo ello tan abigarrado y
heterogéneo, que a una mente sensata tiene que repugnarle, y que para
las almas excitables y sensibles representa una mecha peligrosa” (p. 82).

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 77



Euripides y Socrates son sobre todo los representantes de los “conocimien-
tos conscientes”, ambos se levantaban en contra de esa facultad creadora
que Platon despreciaba porque le parecia similar al talento del adivino y
del intérprete de suenos. El artista “no es capaz de poetizar hasta que no
ha quedado inconsciente y ya ningun entendimiento habita en é1” (p. 76).

En medio de este recuento historico se puede bosquejar las dos nociones
capitales de Die Geburt der tragddie: 1o dionisiaco y lo apolineo. La estética
de la musica de Nietzsche recurre a un hallazgo historico (no apela a una
busqueda del orden, ni a una mathesis, ni a una taxonimia reduccionista).
La musica griega obedecia a un quehacer “instintivo”, de alli que no la
estudiaran por medio de conceptos, sino siguiendo “las figuras incisiva-
mente claras del mundo de sus dioses” (Nietzsche, 1973, p. 14). Porque, en
definitiva, el filésofo comprende que “sus dioses dicen y a la vez callan la
doctrina secreta de su vision del mundo”. Asi es que Nietzsche se propone
descifrar las dos divinidades que eran fuente del arte griego —el origen de
la musica— y se servira de ellas para pensar la musica moderna.

Dionisio lleg6 a la Grecia antigua con un culto (oriental), el cual consistia
en llevar a cabo una festividad de redencion del mundo, gracias a €l todos
los instintos sublimes del pueblo se revelaban en una “idealizacion de la
orgia”. El culto baquico —como las festividades celebrabas en Babilo-
nia— provocaba la suspension de “todos los lazos publicos y sociales”
durante varios dias: “lo central era el desenfreno sexual, la aniquilacion
de toda relacion familiar por un heterismo ilimitado” (Nietzsche, 1973,
p. 191). Nietzsche sostiene que en este tipo de fiestas se experimenta un
estado de disolucion en la naturaleza y de reconciliacion con los otros®’.

7 Para Nietzsche el arte dionisiaco se enfrenta a lo que llamara el principio de individualizacion. En
sus propias palabras: “Cada uno se siente no solo reunido, reconciliado, fundido con su préjimo,
sino uno con ¢l, cual si el velo de Maya estuviese desgarrado y ahora s6lo ondease de un lado
para otro, en jirones, ante lo misterioso Uno primordial. Cantando y bailando manifiéstase el ser

78 ‘ MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



En contraste, Apolo aparecio por una necesidad del pueblo griego: la nece-
sidad de superar aquel orden titanico del horror. El instinto de belleza surgia
en el pueblo “a la manera como las rosas brotan de un arbusto espinoso” (p.
24). De alli que la manifestacion mas exuberante de este instinto se debia
al conocimiento que poseian los griegos de los horrores de la existencia,
su particular sensibilidad no tuvo més remedio que consolarse creando las
figuras de los dioses olimpicos®®.

Tanto el instinto apolineo como el dionisiaco poseian practicas artisticas
que los caracterizaban: por un lado, la pintura y la escultura eran eminen-
temente apolineas, y por otro, la musica era dionisiaca. Ahora bien, esta
escision no era radical; en el caso de la musica se puede observar como
ambos instintos se disputaban su dominio. Seglin Nietzsche, llegadas las
festividades a Grecia el instinto dionisiaco desatd el ritmo: “se convirtid
en un baile de bacantes: el sonido se dejo oir no ya, como antes, en una
atenuacion espectral, sino en la intensificacion por mil que la masa le daba, y
acompafado por instrumentos de viento de sonidos profundos” (Nietzsche,
1973, p. 199). Durante estas festividades la armonia era intempestiva, como
el ritmo; por esta razon el filosofo afirma que “en la embriaguez dionisiaca, en

humano como miembro de una comunidad superior: ha desaprendido a andar y a hablar y esta en
camino de echar a volar por los aires bailando. Por sus gestos habla la transformacion mégica [ ...]
El ser humano no es ya un artista, se ha convertido en una obra de arte: para suprema satisfaccion
deleitable de lo Uno primordial, la potencia artistica de la naturaleza entera se revela aqui bajo los
estremecimientos de la embriaguez” (Nietzsche, 1973, p. 19).

Nietzsche sostiene que la tragedia griega tenia un componente instintivo y terrible, que se fue
atenuado a medida que los dioses olimpicos fueron presentados como seres bondadosos, como
los vencedores de los titanes: “Aquella enorme desconfianza frente a los poderes titanicos de la
naturaleza, aquella Moira [destino] que reinaba despiadada sobre todos los conocimientos, aquel
buitre del gran amigo de los hombres, Prometeo, aquel destino horroroso del sabio Edipo, aquella
maldicion de la estirpe de los Atridas, que compele a Orestes a asesinar a su madre, en suma, toda
aquella filosofia del dios de los bosques [...] fue superada constantemente, una y otra vez, por los
griegos, o, en todo caso, encubierta y sustraida a la mirada, mediante aquel «mundo intermedio»
artistico de los olimpicos” (Nietzsche, 1973, p. 21).

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 79



el impetuoso recorrido de todas las escalas animicas durante las excitaciones
narcoticas, o en el desencadenamiento de los instintos primaverales, la natura-
leza se manifiesta en su fuerza mas alta: vuelve a juntar a los individuos y los
hace sentirse como una sola cosa” (p. 190). En contraste, el instinto apolineo
busco la forma de refrenar lo “irracional” y “sobrenatural” que contenia y
provocaba la musica. Incluso “el género ditirambico [yécog diovpapfitoc]
era al mismo tiempo hesicastico [lotalnittoc]” (p. 189). El ritmo fue el
primero en ser regulado: el instinto apolineo exigia una arquitectonica sencilla
(la musica debia moverse en un “zigzag sencillisimo”) y a medida que este
instinto se desarrollaba, la musica fue adquiriendo una fuerza “figurativa”
que lo redujo a una “exposicion de estados apolineos: la musica de Apolo
es arquitectura en sonidos y, ademas, en sonidos solo insinuados, como son
los propios de la citara” (p. 189).

Segtin Nietzsche, Apolo rechazaba las festividades baquicas y las consideraba
propias de la edad de los titanes, es decir, del mundo de los barbaros. Por
esta razon, sostiene que el dios griego “conoce una sola ley: el individuo, es
decir, el mantenimiento de los limites del individuo” (Nietzsche, 1973, p. 29).
También es quien exige mesura y conocimiento de si mismo. En el terreno
del arte es el dios del suefio y de todas las fuerzas figurativas®.

% Piensa Nietzsche que el instinto apolineo se asemeja al mundo onirico. Para ejemplificar su
tesis se refiere al poeta Lucrecio (99-55 a. C.), quien sostenia que en el suefio fue donde “por
vez primera se presentaron ante las almas de los hombres las espléndidas figuras de los dioses”
(Nietzsche, 1973, p. 186). En el suefio aparecen las imagenes y las figuras mas maravillosas:
“en cuya produccion cada hombre es artista completo” (p. 184). Asi, pues, Nietzsche extrapola
esta experiencia al plano del arte, lo cual lo lleva a afirmar que este instinto es el presupuesto
de todo arte figurativo: “[durante el suefio] gozamos en la comprension inmediata de la figura,
todas las formas nos hablan, no existe nada indiferente ni innecesario” (p. 185). La escultura
seria, entonces, el arte apolineo por excelencia. Nietzsche la interpreta como un juego entre lo
real y el suefio: “mientras que el suefio es el juego del ser humano individual con lo real, el
arte del escultor (en sentido amplio) es el juego con el suefio [...] la estatua, en cuanto bloque
de marmol, es algo muy real, pero lo real de la estatua en cuanto figura onirica es la persona

80 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



En definitiva, Apolo es el genio del principio de individuacion (principium
individuationis) y caracteriza la busqueda, tanto antigua como moderna,
de la verdad, la belleza, la bondad y la redencion en la apariencia™. En
contraste, la individuacion se deshace —cual sortilegio de Circe— ante el
“mistico grito jubiloso” de Dionisio. De alli que el efecto mas terrible de la
tragedia dionisiaca es que “el Estado y la sociedad y, en general, los abismos
que separan a un hombre de otro dejan paso a un prepotente sentimiento
de unidad, que retrotrae todas las cosas al corazon de la naturaleza” (p.
186). Dioniso es quien permite la desmesura y, en el terreno del arte, es el
dios de la embriaguez, del éxtasis, tanto en lo referente al hombre griego
como al moderno’".

Piensa Nietzsche que en la tragedia se alcanzaba el “simbolismo artistico
supremo”. El instinto apolineo, con sus figuras exuberantes, y el dionisiaco,

viviente del dios” (p.186).

En palabras de Nietzsche: “El, que es, segun su raiz, «el resplandecientey, la divinidad de la luz,
domina también la bella apariencia del mundo interno de la fantasia. [...] se podria designar a Apolo
como la magnifica imagen divina del principium individuationis, por cuyos gestos y miradas nos
hablan todo el placer y sabiduria de la “apariencia”, junto con su belleza”. (1973, p. 24)

Para Nietzsche el instinto dionisiaco se asemeja a la embriaguez, genera un olvido de si. Alli
“el principium individuationis [principio de individuacion] queda roto, lo subjetivo desaparece
totalmente ante la eruptiva violencia de lo general-humano, mas atn, de lo universal-natural”
(Nietzsche, 1973, p.186). Al encontrarse en este estado el hombre “prorrumpe, por asi decirlo,
un rasgo sentimental de la voluntad, un «sollozo de la criatura» por las cosas perdidas: en el
placer supremo resuena el grito del espanto, los gemidos nostalgicos de una pérdida insustituible”
(p. 187). Mas adelante afirma que “el sufrimiento dionisiaco propiamente dicho equivale a una
transformacion en aire, agua, tierra y fuego, y que nosotros hemos de considerar, por tanto,
el estado de individuacion como la fuente y razon primordial de todo sufrimiento, como algo
rechazable de suyo” (p. 187). Asi, pues, Nietzsche extrapola esta experiencia al plano del arte: “el
arte dionisiaco, en cambio, descansa en el juego con la embriaguez, con el éxtasis” (p.187).

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 81



con sus secretos terribles’, son en el fondo indisociables. Eternamente en
disputa, cada uno de estos instintos (embelesados en una lucha irreconci-
liable) existe gracias al otro. La tragedia, entonces, “muestra el reflejo del
eterno dolor primordial, fundamento tinico del mundo: la «apariencia» es
aqui reflejo de la contradiccion eterna, madre de las cosas” (Nietzsche, 1973,
p- 29). Asi es que Nietzsche formula su polémica metafisica de artista, se-
gun la cual, el arte y solo el arte es el fundamento de la existencia. El arte
(mas que un simple instrumento educativo que deba mejorar o formara la
manera platonica) debe convencer de persistir en el placer de la vida. El
sentido de la existencia aparece vinculado con el proyecto inconcluso —en
el transito, no en la meta— de hacer de la vida una obra de arte: “pues s6lo
como fendmeno estético estan eternamente justificados la existencia y el
mundo” (p. 37). Nietzsche, quien afios después sera llamado el demole-
dor de la metafisica, durante su juventud, gracias a su complicidad con la
musica, creia en una metafisica de artista’. De alli que en su Ensayo de
autocritica sostenga que no se pueden olvidar dos aspectos a la hora de
abordar su obra:

2 Recuerde el lector ese antiguo secreto que Sileno, el satiro, solia repetir: “estirpe miserable de un
dia, hijos del azar y de la fatiga, ;por qué me fuerzas a decirte lo que para ti seria muy ventajoso
no oir? Lo mejor de todo es totalmente inalcanzable para ti: no haber nacido, no ser, ser nada, y lo
mejor en segundo lugar es para ti morir pronto” (Nietzsche, 1973, p. 75).

7 Para el joven Nietzsche lo que el platonismo llamaba “apariencia” era el fundamento de la
existencia. De alli el valor que le daba al arte y a la realidad empirica: “En efecto, cuanto mas
advierto en la naturaleza aquellos instintos artisticos omnipotentes, y, en ellos, un ferviente anhelo
de apariencia, de lograr una redencion mediante la apariencia, tanto mas empujado me siento
a la conjetura metafisica de que lo verdaderamente existente, lo Uno primordial, necesita a la
vez, en cuanto es lo eternamente sufriente y contradictorio, para su permanente redencion, la
vision extasiante, la apariencia placentera: nosotros, que estamos completamente presos en esa
apariencia y que consistimos en ella, nos vemos obligados a sentirla como lo verdaderamente no
existente, es decir, como un continuo devenir en el tiempo, el espacio y la causalidad, dicho con
otras palabras, como la realidad empirica” (Nietzsche, 1973, p. 28).

82 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Porun lado, si bien apela a una metafisica de artista (segtin la cual la muisica
es el “corazon del mundo”), su postura se distancia radicalmente de las
metafisicas tradicionales: “No existe antitesis mas grande de la interpreta-
cion y justificacion puramente estéticas del mundo, tal como en este libro
se las ensefia, que la doctrina cristiana, la cual es y quiere ser solo moral, y
con sus normas absolutas, ya con su veracidad de Dios por ejemplo, relega
el arte, todo arte, al reino de la mentira, es decir, lo niega, lo reprueba, lo
condena” (Nietzsche, 1973, p. 12). El filésofo no trata, entonces, de crear
“otro mundo” (que desde su presencia muda pretenda regir sobre la musica).
No intenta levantar un constructo teérico que legitime una metafisica “de
invierno” (la cual crea un dios, un ser, una esencia, que se postula como
unico, inmovil e imperecedero), sino que quiere que la musica sea, como
diria Zaratustra, el “viento de primavera” (encargado de finalizar el invierno,
enfrentarse a la fatiga y al desprecio por la vida).

Por otro lado, si bien la postura nietzscheana implica una desconfianza en
el optimismo (cadndido) y una especie de apoteosis de los tormentos y de
los horrores de la existencia, no se trata de generar un entumecimiento por
dicho espanto. La estética nietzscheana se sostiene gracias a una contra-
diccion irresoluta: aquella que afirma la vida gracias a una reconciliacion
con lo terrible del mundo, un pesimismo activo. Se trata de una entrega al
tragico e inmenso placer (primordial) de existir™.

™ Nietzsche se pregunta por el pesimismo de la siguiente manera: “;Existe un pesimismo de la
fortaleza? ;Una predileccion intelectual por las cosas duras, horrendas, malvadas, problematicas
de la existencia, predileccion nacida de un bienestar, de una salud desbordante, de una plenitud
de la existencia? ;Se da tal vez un sufrimiento causado por esa misma sobreplenitud? ;Una
tentadora valentia de la mas aguda de las miradas, valentia que anhela lo terrible, por considerarlo
el enemigo, el digno enemigo en el que poder poner a prueba su fuerza?, jen el que ella quiere
aprender qué es “el sentir miedo™? ;Qué significa, justo entre los griegos de la época mejor, mas
fuerte, mas valiente, el mito tragico? ;Y el fenomeno enorme de lo dionisiaco? ;Qué significa,
nacida de ¢€l, la tragedia? Y, por otro lado: aquello de que muri6 la tragedia, el socratismo de
la moral, la dialéctica, la suficiencia y la jovialidad del hombre tedrico jcé6mo?, jno podria ser

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 83



Foucault insiste en que la historia emprende una lucha contra la metafisica
clasica, la cual se alojaba “en esta distancia del orden al orden, de las cla-
sificaciones a la Identidad, de los seres naturales a la naturaleza; en breve,
de la percepcion (o de la imaginacion) de los hombres al entendimiento y
a la voluntad de Dios” (2007, p. 215). La mirada al pasado de la filosofia
nietzscheana no se reduce a la apelacion a la autoridad. Nietzsche es suma-
mente orgulloso, no se arrodillaria nunca (siempre que escribe evocando la
tradicion pide, despiadado, a cambio su cabeza). La estética musical y su
pensamiento en general, se desarrolla a través de lo que podriamos llamar
una historia de los instintos, una historia que no pretende ordenar enunciados
(agrupamiento de discursos y practicas artisticas) siguiendo una légica clasica,
sino comprender aquello que los desencadena, las potencias, los impulsos,
los instintos humanos: “No sera, pues, metafisica sino en la medida en que
sera memoria y, necesariamente, volvera a llevar el pensamiento a la cuestion
de saber qué significa para el pensamiento el tener historia” (2007, p. 215).

3.3.Lasalida de larepresentacion
enlamusicay en la palabra

Ahora bien, Nietzsche no pretendia realizar una ruptura radical entre la
palabra y la musica (debe recordarse que gran parte de la musica griega era
vocal). Entonces, ;qué era aquello de la palabra que —escondido entre sus
letras— recibia el desprecio nietzscheano? Para responder a esta pregunta
es necesario evocar que el coro fue el inicio (festivo) de la tragedia atica,
por lo menos en dos sentidos: cronoldgico y originario. La gradual desa-
paricion del coro en la tragedia era motivo de queja, porque sin la musica

justo ese socratismo un signo de declive, de fatiga, de enfermedad, de unos instintos que se
disuelven de modo anarquico? ;Y la “jovialidad griega” del helenismo tardio, tan s6lo un arrebol
de creptsculo?” (1973, p. 7).

84 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



los griegos perdian ese acceso al “corazon del mundo”. La dpera, durante
la modernidad, padecia de la misma enfermedad (por utilizar los términos
clinico-biblicos de los que se sirve Nietzsche) que la tragedia antigua:

El resultado fue una atrofia increible del gusto: en las continuas
contradicciones entre la presunta tradicion y el oido natural se llegd
a no componer ya musica para el oido, sino para el ojo. Los ojos
debian admirar la habilidad contrapuntistica del compositor: los
ojos debian reconocer la capacidad expresiva de la musica. ;Como
se podia lograr esto? Se dio a las notas el color de las cosas de que en
el texto se hablaba, es decir, verde cuando lo que se mencionaba eran
plantas, campos, vifiedos, rojo purpura cuando eran el sol y la luz.
Esto era musica-literatura, musica para leer. (Nietzsche, 1973, p. 152)

La musica, que unicamente se proponga forzar a buscar correspondencias
externas entre un “suceso de la vida y de la naturaleza”, sera repudiada por
la filosofia nietzscheana, ya que termina por domesticar la sensibilidad del
espectador, que ya no trataria de sentir intuitivamente lo que en ella acon-
tece, sino de entender una representacion abstracta. La musica (mas que la
representacion del espectador ideal o 1a representacion del pueblo a la manera
aristotélica) era “‘un muro viviente tendido por la tragedia a su alrededor para
aislarse nitidamente del mundo real y preservar su suelo ideal y su libertad
poética” (Nietzsche, 1973, p. 45). Para Nietzsche, la representacion no puede
dar cuenta de la musica, como se esperaba en la época clésica:

Y aun cuando el poeta musical (7Tondichter) haya hablado sobre
su obra a base de imagenes, calificando, por ejemplo, una sinfonia
de pastorale, o un tiempo de “escena junto al arroyo”, y otro de
“alegre reunién de aldeanos”, todas estas cosas son, igualmente,
nada mas que representaciones simbolicas, nacidas de la musica
y no, acaso, objetos que la musica haya imitado, representaciones
que en ningun aspecto pueden instruirnos sobre el contenido

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 85



dionisiaco de la musica, mas ain, que no tienen, junto a otras
imagenes, ningln valor exclusivo (Nietzsche, 1973, p. 200).

Toda su investigacion en torno a los griegos lo condujo a una concepcion de
la miisica sumamente instintiva. Para el filosofo, los sonidos, como los gestos,
no se reducen a una operacion de la consciencia; sin embargo, “lo hacen de
una manera adecuada a la finalidad” (Nietzsche, 1973, p. 206). Al tiempo
que los sonidos son inteligibles, son percibidos por todos (en general) sin que
el intelecto domine su aparicion, lo que la musica provoca es la formacion
de diferentes modos de “placer y de displacer” (sin ninguna representacion
concomitante). De alli que Nietzsche pensara que la musica, como el teatro,
no responde a la dualidad del signo y de la representacion de la época clasica,
basado en el estudio del significante y significado; por el contrario, obedece a
la lucha de dos instintos ininteligibles, que desencadena en primera instancia
—antes que a una consciencia clara— la sensibilidad y por esto se debe a ella.

a. La salida de la representacion en la palabra

Quisiera detenerme brevemente en la manera en que tanto la mtisica como
los estudios del lenguaje toman distancia del régimen de la representacion
que caracteriza el pensamiento clasico. Durante la época clésica el lenguaje
habia sido planteado y reflexionado como “analisis de la representacion”, en
contraste, durante la época moderna se abandono sin mayores lamentaciones
—al punto de pasar casi desapercibida— el “régimen” de la representacion
que habia sostenido la gramatica general”. Esta discontinuidad se manifiesta

75 Segun Foucault, Nietzsche juega en esta discontinuidad un papel privilegiado, incluso llega afirmar
que: “el lenguaje no entrd de nuevo directamente y por si mismo en el campo del pensamiento sino
a fines del siglo XIX. Se podria decir atin que en el XX, si el filologo Nietzsche —y aun alli era
tan sabio, sabia tanto y escribia tan buenos libros— no hubiera sido el primero en acercar la tarea
filosofica a una reflexion radical sobre el lenguaje” (Foucault, 2007, p. 297).

86 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



en la proliferacion de otros modos de aproximacion al lenguaje: la formali-
zacion’ y la exégesis”, el surgimiento de la gramatica comparada’, de la
fonética’™, y del sistema de flexiones®, asi como la aparicion de la filologia

La formalizacion del lenguaje surge porque se convierte en una especie de “mediacion” necesaria
para todo conocimiento cientifico, de alli que dos preocupaciones sean eminentes: (i) neutralizar
y pulir el lenguaje cientifico: “a tal punto que, despojado de toda singularidad propia, purificado
de sus accidentes y de sus impropiedades, pudiera convertirse en el reflejo exacto, el doble
meticuloso, el espejo limpido de un conocimiento que no es verbal” (Foucault, 2007, p. 234); (ii)
buscar una l6gica independiente de las gramaticas, de los vocabularios, de las formas sintéticas
y de las palabras: “una logica que pudiera sacar a luz y utilizar las implicaciones universales
del pensamiento, manteniéndolas al abrigo de las singularidades de un lenguaje constituido que
podria enmascararlas” (p. 234).

La exégesis reaparece y se propone, gracias a estudios hermenéuticos, buscar “inquietar las
palabras que decimos, denunciar el pliegue gramatical de nuestras ideas, disipar los mitos que
animan nuestras palabras” (Foucault, 2007, p. 235). En definitiva: “volver a hacer brillante y
audible la parte de silencio que todo discurso lleva consigo al enunciarse” (p. 235). Para Foucault
el primer libro de EI Capital es una exégesis del valor y que todo Nietzsche, es una exégesis de
algunas palabras griegas.

La gramatica a la hora de comparar las diversas lenguas deja de servirse exclusivamente de “la
pareja formada por un grupo de letras y un sentido” (Foucault, 2007, 234). En contraste se preocupa
por comparar distintas lenguas a partir “de modificaciones con valor gramatical (conjugaciones,
declinaciones y afijaciones)” (p. 234).

Gracias a estudios como los de Hellwag (1754-1835), quien definio el tridngulo vocalico,
la fonética abandona la “investigacion de los primeros valores expresivos”. En contraste, el
“analisis de los sonidos, de sus relaciones y de su posible transformacion de unos en otros” se
hace necesario (Foucault, 2007, p. 234).

Gracias a investigaciones como las de William Jones (1746-1794), el estudio de las flexiones
surge como una “comparacion horizontal entre las lenguas”, la cual permite saber qué tanto
puede guardar de la “memoria ancestral” cada lengua. Esta comparacion permitié una disposicion
histérica del lenguaje, y una manera particular de entablar relaciones entre las lenguas: la
comparacion debe “medir hasta qué punto se asemejan, cuél es la densidad de sus similitudes,
dentro de qué limites son transparentes una a otra” (Foucault, 2007, p. 234). Asi es como se
descubri6 una nueva funcion de la “flexiones” dentro del lenguaje: “lo que se altera es la raiz y lo
analogo son las flexiones” (p. 234).

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 87



y la literatura®. Tampoco se puede omitir el hecho de que el lenguaje se ha
convertido (dejando de ser simple medio de conocimiento) en objeto de
estudio. Cuatro “segmentos tedricos” son prueba de ello.

La distincion entre las lenguas no depende de la representacion: a diferen-
cia de la época clasica, en la modernidad, gracias a estudios como los de
Schlegel (1772-1829), la manera en que una lengua puede caracterizarse
desde el interior y distinguirse de las otras no depende de la representa-
cion®. La individualidad de una lengua se define por “el ntimero de sus
unidades” (Foucault, 2007, p. 279) y de “todas las combinaciones posibles
que pueden establecerse entre ellas en el discurso” (p. 279). En suma, por
la manera en que se enlazan sus elementos, lo singular es que “hay algunos,
con toda certeza, que son representativos; poseen en todo caso un valor
de representacion que es visible, pero otros no tienen ningin sentido y
solo sirven por una cierta composicion para determinar el sentido de otro
elemento en la unidad del discurso” (p. 279).

El estudio de las variaciones internas de la lengua no depende de la re-
presentacion: a diferencia de la época clasica en la modernidad, gracias
a estudios como los de Rask (1780-1832), Grimm (1785-1863) y Bopp

81 Michel Foucault sostiene que, a pesar de que las historias de la literatura suelen comenzar

en Homero y Dante, la palabra “literatura” es de fecha reciente, como también es reciente la
préctica académica de este oficio, en otras palabras, el aislamiento de un lenguaje particular cuya
modalidad propia es ser literario (2007, p. 234).

Segtin Michel Foucault, en la época clasica se podia definir la individualidad de una lengua a
partir de cuatro criterios: (i) la proporcion entre los diferentes sonidos utilizados para formar las
palabras (hay lenguas con una mayoria vocalica y otras con una mayoria consonantica); (ii) el
privilegio concedido a ciertas categorias de palabras (lenguas de sustantivos concretos, lenguas
de sustantivos abstractos, etcétera.); (iii) la manera de representar las relaciones (por medio de
proposiciones o declinaciones); (iv) la disposicion elegida para ordenar las palabras, sea que
coloque delante, como lo hacen los franceses, el sujeto l6gico o que se dé precedencia a las
palabras mas importantes como en latin (2007, p. 234).

88 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



(1791-1867), el estudio de las “variaciones internas” dentro de la lengua
no depende de la representacion®. Las variaciones del lenguaje son deter-
minadas segun un “conjunto de elementos fonéticos: “para la gramatica
general, el lenguaje nacié cuando el ruido de la boca o de los labios se
convirtio en letra, ahora se admite que hubo lenguaje desde el momento
en que estos ruidos se articularon y dividieron en una serie de sonidos
distintos” (Foucault, 2007, p. 282).

El estudio de los radicales del lenguaje no depende de la representacion:
a diferencia de la época clasica, en la modernidad se establece una teoria
nueva del “radical”, que lo relaciona con el verbo y que no depende de la
representacion®. El analisis del radical no busca ser “un paso indefinidamente
regresivo hacia una lengua primitiva poblada por los primeros gritos de la
naturaleza”, sino que se admite que los verbos son mixtos: “Las raices de los
verbos no designan pues en su origen cosas, sino acciones, procesos, deseos,
voluntades; y son ellas las que, al recibir ciertas desinencias surgidas del verbo
ser y de los pronombres personales, se hacen susceptibles de conjugacion, en
tanto que, al recibir otros sufijos, ellos mismos modificables, se convertirian
en nombres susceptibles de declinacion” (Foucault, 2007, p. 282).

8 Segun Foucaulten laépoca clasica las investigaciones etimoldgicas estudiaban las transformaciones
de las palabras y las silabas a partir de las metamorfosis de las letras del alfabeto, se admitia
por ejemplo que la “p” y la “b”, la “m” y la “n” podian ser sustituidas unas por otras. De alli
que se pensara que los cambios en los sonidos eran “provocados o determinados por la dudosa
proximidad y la confusion que podia producirse en la pronunciacion o en la audicion” (Foucault,
2007, p. 283) y que las vocales fueran “tratadas como el elemento mas fluido y mas inestable del
lenguaje, en tanto que las consonantes pasaban por ser su sélida arquitectura” (p. 283).

Segiin Michel Foucault, en la época clasica, la raiz era pensada como el nucleo expresivo
transformable al infinito a partir de una sonoridad primera. “Para determinar cuéles eran los
elementos primeros y absolutamente simples de una lengua, la gramatica general debia remontarse
hasta el punto de contacto imaginario en el que el sonido, atin no verbal, tocaba de alguna manera
la vivacidad misma de la representacion” (Foucault, 2007, p. 284).

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 89



El parentesco entre las lenguas no depende de la representacion: a diferen-
cia de la época clasica, en la modernidad el analisis de las raices ha hecho
posible un “sistema de parentesco” entre las lenguas que no depende de la
representacion®. Este debe determinar “si la una se deriva de la otra o si las
dos han surgido de una tercera, a partir de la cual han desarrollado cada una
de ellas sistemas diferentes, por una parte, pero por la otra, también andlogos”
(Foucault, 2007, p. 284). Esto gracias a dos tipos de comparacion: la compa-
racion directa, segin la cual ya no es “necesario pasar por las representaciones
puras o la raiz absolutamente primitiva: basta con estudiar las modificaciones
del radical, el sistema de las flexiones, la serie de las desinencias™ (p. 285),
y la comparacion lateral, segiin la cual ya no es “posible remitir una lengua
a la forma o a los principios que hacen posibles todas las otras; es necesario
agruparlas de acuerdo con su proximidad formal” (p. 285).

Foucault, en Les mots et les choses, concluye que esto es prueba de que
“la historicidad se ha introducido en el dominio de las lenguas” (2007, p.
232). Gracias a estos nuevos modos de aproximarse al lenguaje, gana una
“reflexibilidad”. Su estudio, en tanto “forma”, no esta constituido solamente
por “representaciones y sonidos que, a su vez, los representan y se ordenan
entre si de acuerdo con las exigencias de los lazos del pensamiento” (p.
231). Asi es como la analogia regresa al campo del analisis del lenguaje:

Mientras la lengua se definid como discurso, no podia tener mas
historia que la de sus representaciones: las ideas, las cosas, los
conocimientos, los sentimientos cambiaban y entonces, y so6lo

8 Segun Foucault en la época clasica se definia el parentesco entre dos lenguas a partir de: (i)
el orden vertical: que las relacionaba “segiin el grupo de raices mas primitivas que, mediante
algunas transformaciones, conectaba cada lenguaje con las articulaciones iniciales”; (ii) el orden
horizontal: que las relacionaba segliin “la universalidad de la representacion: todas tenian que
analizar, descomponer y recomponer representaciones que, dentro de unos limites bastante
amplios, eran las mismas para todo el género humano” (Foucault, 2007, p. 233).

90 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



entonces, se modificaba la lengua en proporcion exacta con estos
cambios. Pero ahora hay un «mecanismo» interior de las lenguas
que determina no sélo la individualidad de cada una de ellas,
sino también sus semejanzas con las otras: es este mecanismo,
portador de identidad y de diferencia, signo de vecindad, marca
de parentesco, el que va a convertirse en soporte de la historia.
Gracias a €l, podra introducirse la historicidad dentro del espesor
de la palabra misma. (2007, p. 232)

Siguiendo a Foucault, el pensamiento moderno en torno del lenguaje, lo
ha llevado a adquirir “una naturaleza vibratoria que lo separa del signo
visible para acercarlo a la nota musical” (Foucault, 2007, p. 280). Si esta
relacion afecta en un grado tan alto al lenguaje, es bajo el supuesto de que
la musica tiene de suyo la posibilidad de escapar —con relativa facilidad—
del dominio de la representacion.

b. La salida de la representacion en la musica

Una vez sefalada la distancia que tomaron los estudios del lenguaje de la
representacion, quisiera pensar: /En qué consiste esa fuga en el campo de
la musica? Podria sostenerse (siguiendo a Nietzsche) que la decadencia
de la o6pera finaliza la relacion clasica entre musica y palabra dominada
por la representacion, después de haber sido floreciente gracias a la obra
de compositores como Maria von Weber®® (1786- 1826) y Gioachino
Rossini®” (1792-1868). El filosofo sostiene que la imagen de los griegos
llegd al siglo XIX como una falsificacion: “aquella genuina tragedia de la
Antigiiedad, la obra de arte de Esquilo y de S6focles, ha sido inoculada al

8 Compositor aleman. Si el lector desea conocer obras de Maria von Weber puede escuchar el
trabajo de la Orquesta Sinfonica Bavara y el Coro Radio Bavara, llamado Der Freischutz (1986).

7 Compositor italiano. Si el lector desea conocer obras de Gioachino Rossini puede escuchar el
trabajo de la Academy of St. Martin in the Fields, llamado Complete Overtures (1980).

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 91



arte moderno de un modo arbitrario” (Nietzsche, 1973, p. 151). Por esta
razén, se pregunta “;Como tendria que estar hecha una musica que no
tuviese ya un origen romantico, como lo tiene la musica alemana sino un
origen dionisiaco?” (p. 10).

Un camino puede abrirse al recordar los estudios de las canciones popu-
lares del siglo XX. Nietzsche, en un fragmento de su trabajo, sostiene que
la musica popular se debe a este instinto: “Tendria que ser demostrable
histoéricamente que todo periodo que haya producido en abundancia cancio-
nes populares, ha sido a la vez agitado de manera fortisima por corrientes
dionisiacas, a las que siempre hemos de considerar como sustrato y pre-
supuesto de la cancion popular” (Nietzsche, 1973, p. 38). Ahora bien, me
pregunto si la musica de Richard Wagner®® (1813-1883), la composicion
de poemas sinfonicos de Hector Berlioz® (1803-1869), los lieder de Franz
Schubert™ (1797-1828) y por, sobre todo, el uso de melodias folcloricas
de compositores como Georges Bizet®! (1838-1875) acaso no poseen esa
presencia dionisiaca que demandaba la estética nietzscheana, sefialando una
nueva relacion entre la palabra y la musica. En todo caso, asi las canciones
populares del siglo pasado no fueran favorecidas por el filosofo aleméan se
pueden encontrar distintas relaciones entre ellas con el antiguo coro griego,
con el espiritu de la musica, con la “melodia originaria”, las cuales se ca-
racterizan por seguir un camino opuesto al de la representacion, teniendo en
cuenta que en dicha practica artistica la musica es la que genera la palabra:
“la melodia genera de si la poesia, y vuelve una y otra vez a generarla” (p.

8 Compositor aleman. Si el lector desea conocer las obras de Richard Wagner puede escuchar el
trabajo de la Orquesta filarmonica de Viena, llamado Die walkiire (2007).

8 Compositor francés. Si desea conocer obras de Hector Berlioz puede escuchar el trabajo de la
New York Philharmonic, llamado Symphonie Fantastique (1980).

% Compositor austriaco. Si el lector desea conocer obras de Franz Schubert puede escuchar el
trabajo Philip Langridge y Graham Jhonnson, llamado Complete Song (1989).

o Compositor francés. Si el lector desea conocer obras de Georges Bizet puede escuchar el trabajo
del Coro de la Opera de Paris y la Orquesta Filarménica de Berlin, llamado Carmen (1989).

92 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



165). La musica moderna segun Nietzsche deberia, entonces, buscar un
lazo natural entre el lenguaje de las palabras y el lenguaje de la musica:

Los griegos no llegaban a conocer una canciéon mas que a través
del canto: pero al oirlo sentian también la unidad intimisima de
palabra y musica. Nosotros, que nos hemos criado bajo el influjo
de la groseria artistica moderna, bajo el aislamiento de las artes,
apenas somos ya capaces de disfrutar juntos el texto y la musica.
Nos hemos habituado precisamente a disfrutar, por separado, el
texto en la lectura por lo cual no nos fiamos de nuestro juicio cuando
vemos recitar una poesia, representar un drama, y pedimos el libro y
la musica en la audicion. También encontramos soportable el texto
mas absurdo con tal de que la musica sea bella: algo que a un griego
le pareceria propiamente una barbarie. (Nietzsche, 1973, p. 165)

Quisiera mencionar una ultima relacion entre musica y lenguaje, que, como
en el caso de la época preclasica y clasica, surge de la notacion musical.
Si durante la época clasica la partitura logro representar con exactitud
la altura y la duracién de cada sonido, durante la modernidad incorpor6
una serie de indicaciones que no podrian pensarse en un sistema musi-
cal meramente representacional. Las indicaciones de expresiéon no son
representaciones que el musico pueda seguir con exactitud, el timbre, la
intensidad, la articulacion y acentuacion de las frases se tornan de suma
importancia. ;Acaso el hecho de que las intensidades no solo recorrieran
el espacio que va desde el pianisssimo (pp) hasta el fortissimo (ff), sino
desde el quasi sine toccare (ppppppp), hasta el quasi comme un inferno
(1111111, o las intempestivas sucesiones de crescendos y diminuendos, no
permiten afirmar que la notaciéon musical, escapa de la precision del sis-
tema representacional? ; Acaso el musico mide en decibeles la intensidad
de sus sonidos o se permite segin su propia experiencia aproximarse a un
signo sin precisiones exactas? ; Acaso el hecho de que al principio de cada
partitura no solo aparecian los andamientos que van desde el largo hasta
el prestisimo, sino que se anotaran expresiones como Andante cantabile,

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 93



Adagio melancolico, no dan cuenta de esas pasiones irrepresentables?
Incluso, jcuando la musica relativiza la unidad métrica (cuando el pulso
se modificaba desde los rallentando y accelerando hasta el tempo rubato)
no se manifiesta una creciente complejizacion, de un arte que se resiste a
ser pensado en términos claros y distintos?

skeskosk

Segun Foucault, el lenguaje pensado como representacion siempre se tro-
pezaba con un limite (en el cual era imposible evitar la confusion). Dicho
limite se alcanzaba gracias a las experiencias del loco (que en sus palabras
permite la aparicion de las semejanzas salvajes) y del poeta (que encuentra
en el entramado de las representaciones lo huidizo, los parentescos disper-
sos). Tal vez es por esto que sostiene que la literatura es la “marca” de la
modernidad: “El umbral del clasicismo a la modernidad [...] quedo defi-
nitivamente franqueado cuando las palabras dejaron de entrecruzarse con
las representaciones y de cuadricular espontdneamente el conocimiento de
las cosas” (Foucault, 2007, p. 296). En la literatura es donde se manifiesta
de nuevo el ser del lenguaje, es la primera que escapa de la representacion,
ella es “silenciosa, cauta deposicion de la palabra sobre la blancura de un
papel en el que no puede tener ni sonoridad ni interlocutor, donde no hay
otra cosa qué decir que no sea ella” (p. 294). Debe tenerse en cuenta que la
literatura en la modernidad alcanza un grado sumo de transgresion®. Piensa

2 Para Foucault, la literatura moderna se comprende como trangresion: “Se separa de todos
los valores que pudieron hacerla circular en la época clasica (el gusto, el placer, lo natural, lo
verdadero) y hace nacer en su propio espacio todo aquello que puede asegurarle la denegacion
ludica (lo escandaloso, lo feo, lo imposible); rompe con toda definicion de «géneros» como
formas ajustadas a un orden de representaciones y se convierte en pura y simple manifestacion de
un lenguaje que no tiene otra ley que afirmar —en contra de los otros discursos— su existencia
escarpada; ahora no tiene otra cosa que hacer que recurvarse en un perpetuo regreso sobre si
misma, como si su discurso no pudiera tener como contenido mas que decir su propia forma: se
dirige a si misma como subjetividad escribiente donde trata de recoger, en el movimiento que la

94 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Foucault que —desde Holderlin (1770-1843), pasando por Mallarmé (1842-
1898), hasta Antonin Artaud (1896-1948)— la literatura se ha separado de
cualquier otro lenguaje. Prueba de ello es que mientras se la interrogaba
(tnicamente) por su forma significante permanecia en el estatuto clasico
del lenguaje. Ahora bien, lo llamativo es que la literatura compensa ese
funcionamiento representacional: a través suyo “brilla de nuevo el ser del
lenguaje™. A diferencia de la época preclasica “ya no existe esta palabra
primera, absolutamente inicial, que fundamentaba y limitaba el movimiento
infinito del discurso; de aqui en adelante, el lenguaje va a crecer sin punto
de partida, sin término y sin promesa” (p. 52).

La relacion entre musica y palabra, entre literatura y musica, permite
suponer que ambas comparten su destino: ;Acaso la musica como la lite-
ratura deben aparecer como aquello que en ninguna circunstancia podra
ser reducido a una teoria de la significacion? Incluso cabe preguntarse:
(Como podria recomenzar la estética musical para dar cuenta de esta
discontinuidad? ;Se trata acaso de pensar la musica y una palabra a partir
del instinto, de los lugares no recorridos, de lo impensado? ;Se solicita
una estética musical que sea de alguna manera musica, como una critica
literaria que sea ficcion? ;Cuadndo la estética musical conoce la historia
y la analogia, cuando emergen de ¢l los cuestionamientos por el origen
y el instinto, cuando la musica ya no pretende un estatuto cientifico, ni
eclesiastico, que pudiera legitimar los discursos que la circundan, puede,

hace nacer, la esencia de toda literatura; y asi todos sus hilos convergen hacia el extremo mas
fino —particular, instantaneo y, sin embargo, absolutamente universal—, hacia el simple acto de
escribir” (2007, p. 294).

Segtn Foucault la literatura no se puede pensar desde el analisis de las representaciones: “Poco
importa que se la analice por el lado del significado (de lo que quiere decir, de sus «ideasy», de
lo que promete o de aquello con lo que se compromete) o por el del significante (con ayuda de
esquemas tomados de la lingiiistica o del psicoanalisis): esto no es mas que un episodio. Tanto
en un caso como en el otro, se la busca fuera del lugar en el que no ha dejado de surgir y de
imprimirse, en nuestra cultura, desde hace siglo y medio” (2007, p. 294).

LA MUSICA Y LA HISTORIA | 95



acaso, entreverse una estética musical, que en vez de conceptos sea solo
asible en tanto literatura, o para no llegar tan lejos, un pensamiento que
logre tomar distancia de la representacion? Quisiera recordar las palabras
de Nietzsche: “habria debido cantar jy no hablar! Qué lastima que lo que
yo tenia entonces que decir no me atreviera a decirlo como poeta: jtal
vez habria sido capaz de hacerlo!” (p. 8). Para finalizar, quisiera insistir
que esta breve arqueologia pretende compartir cuestionamientos (en vez
de certezas). Si bien, se podria concluir que tanto el De musica, como el
Compendium y el Die Geburt der tragddie son obras que se pueden leer
a partir de las practicas y formaciones discursivas descritas por Foucault,
debe insistirse en que este texto no es mas que una invitacion a transitar
un camino que poco transitado en la estética de la musica.

96 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



CAPITULO 4.
Estetica de la discontinuidad: arqueologia

y musica contemporanea

¢ Qué es la filosofia hoy —quiero decir, la actividad filosofica— si
no el trabajo critico del pensamiento sobre si mismo? ;Y si no
consiste, en vez de legitimar lo que ya se sabe, en tratar de saber
como y hasta donde seria posible pensar distinto? Siempre hay
algo de irrisorio en el discurso filosofico cuando, desde el exterior,
quiere ordenar a los demas, decirles donde esta su verdad y como
encontrarla, o cuando se siente con fuerza para instruirles procesos
con positividad ingenua; pero es su derecho explorar lo que, en su
propio pensamiento, puede ser cambiado mediante el ejercicio que

hace de un saber que le es extrano.
Michel Foucault

En 1980 se publico un texto enigmatico en el periodico Le Monde, en el
cual Christian Delacampagne sostuvo una conversacion con un filosofo
anonimo. La entrevista se llamo Le philosophe masqué (El filosofo enmas-
carado). El entrevistado tenia una opinion respecto al anonimato: pensaba

| 97



que ocultar su nombre le permitiria llevar a cabo una critica a los medios
de comunicacion, porque de esta manera ponia en cuestion la forma en que
adulaban la identidad. Los intelectuales franceses al convertirse en figuras
publicas solian ser estimados por su fama y popularidad, a tal punto que el
pensamiento y la investigacion eran relegados. El pensamiento se convertia
en el dominio exclusivo de unos nombres, de unas identidades, cuyo éxito
habitualmente se debia mas al espectaculo que al trabajo detenido: “Con
publicidad o sin ella, con feria o no, el libro es otra cosa. Jamas se me hara
creer que el libro es malo porque aparecio su autor en la television. Pero
nunca, tampoco, que es bueno por esta razon” (1999b, p. 219).

En dicha entrevista se defendia el anonimato por una segunda razén, la
primera era critica: ponia de manifiesto el peligro de que los intelectuales
—agracias a sus relaciones ampulosas con los medios de comunicacion—
se redujeran a simples vedettes de un espectaculo comercial. La segunda
era creativa: consistia en que el filosofo enmascarado deseaba una mayor
complicidad con el lector de la entrevista, pero, ;por qué mantenerse entre
las sombras despertaria dicha complicidad? Segun el autor:

[El anonimato] Es una manera de dirigirme mas directamente al
posible lector, el unico personaje que aqui me interesa: «puesto que
no sabes quién soy, no tendras la tentacion de buscar las razones
por las que digo lo que lees; déjate ir hasta decirte simplemente: es
cierto, es falso, esto me gusta, esto me disgusta. Y ya esta y nada
mas; se acabox. (1999b, p. 219)

El anonimato abre un espacio —misterioso ¢ inquietante— en el cual el
lector puede sentirse libre de los prejuicios biograficos y en el que la voz del
que habla no corre el riesgo de verse reducida a los tan comunes “rotulos”
que se les asignan a los nombres (los cuales generalmente no son mas que
interpretaciones psicologicas simplistas). A la pregunta: ; Por qué ha preferido
el anonimato? El filésofo enmascarado respondi6 de la siguiente manera:

98 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Por nostalgia del tiempo en el que, siendo yo completamente
desconocido, lo que decia tenia alguna probabilidad de ser
escuchado. Con el lector eventual, la superficie de contacto carecia
de arrugas. Los efectos del libro repercutian en lugares imprevistos
y dibujaban formas en las que yo no habia pensado. El nombre es
una facilidad. (19990, p. 218)

Esta segunda razon para despojarse del nombre pretende brindarle al lector el
mayor numero de libertades posibles a la hora de interpretar el texto; incluso,
permitirle sobrepasar las posibilidades previstas por aquel que escribe. En
ultima instancia, lo que busca el filosofo es que el texto se convierta en un
fortin para la creatividad. El “autor” se permite borrar su nombre —como se
borra en los limites del mar un rostro de arena—, gesto con el que sacrifica
su identidad y le entrega al lector una voz anoénima; en cambio, el lector
puede deslizarse en la superficie de las palabras con plena independencia, sin
toparse con los prejuicios que acompaian su nombre. Entonces, el escritor
es recompensado: fecundara su obra, por lo menos ayudara a que sea mas
enigmatica y mas sugerente. La tragedia consiste en que a los ojos del mundo
esas palabras no seran suyas; sin embargo, el secreto estara acompanado de
la satisfaccion de permitirle al texto su libre circulacion y transito, para que
desencadene todos los malos y buenos entendidos posibles, todas las palabras
que quieran cruzarlo, todo el caos de una tormenta que no girara inicamente
en torno suyo y que no seria posible a la luz del nombre del autor.

No puedo dejar de pensar en una critica que no buscara juzgar,
sino hacer existir una obra, un libro, una frase, una idea. Una
critica asi encenderia fuegos, contemplaria crecer la hierba,
escucharia el viento y tomaria la espuma al vuelo para esparcirla.
Multiplicaria no los juicios, sino los signos de existencia; los
llamaria, los sacaria de su suefio [...] La critica por sentencias
me adormece. Me gustaria una critica por centellos imaginativos,
no seria soberana ni vestida de rojo. Llevaria el relampago de las
tormentas posibles. (Bellour, 1973, p. 220)

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 99



Como imaginara el lector, el fildsofo enmascarado (el invocador de relam-
pagos) era Michel Foucault; después de su muerte, Le Monde publicd una
serie de entrevistas y decidi6 quitarle la mascara. Estas dos caracteristicas
del anonimato (las posibilidades de no formar parte del “circo” de los
medios de comunicacion y de alcanzar un mayor grado de complicidad
con el lector) se articulan con una tercera que es parte constitutiva del pro-
cedimiento arqueoldgico. El anonimato es algo que debe ser conquistado,
porque permite que el discurso abandone las fronteras de la individualidad
y se suscriba o choque contra el murmullo anénimo de su tiempo. Deberia
recordarse cuando, refiriéndose a su libro Les mots et les choses, Michel
Foucault declaro:

Mi libro es una pura y simple «ficcion»: es una novela, pero no
soy yo quien la ha inventado, es la relacion de nuestra época y su
configuracion epistemologica con toda esta masa de enunciados. Si
bien es cierto que el sujeto esta presente en la totalidad del libro, de
hecho, es el «uno» anénimo que actualmente habla en todo lo que
se dice. (Bellour, 1973, p. 69)

La pretension de realizar una arqueologia es una especie de “novela”, una
ficcidon creada no por quien escribe, sino por las formas del pensamiento
que se han hecho posibles en el presente™. Me parece que esto es lo que
pretendia decir cuando senalaba el deseo de que su nombre se perdiera en
esa “red infinita” de los discursos de su tiempo:

% Miguel Morey en su Lectura de Foucault (1983) sostiene que la critica del filésofo francés se
centra en la imagen del “hombre-atomo”, del “absoluto”, el hombre de la “conciencia soberana”.
Por esta razon, todo aquello que se asociaba con el hombre debe ser deconstruido, de alli que
solicite: “el espacio del experimento, de la invencion. Su discutida muerte del hombre encuentra
su razon estratégica: es necesario que el hombre del saber muera (hombre-objeto de saber;
hombre-sujeto de saber) para que renazca el hombre del aprender y del inventar” (p.17).

100 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Ahora se trata de saber como un individuo, un nombre, puede ser
el soporte de un elemento o de un grupo de elementos, que yendo
a integrarse en la coherencia de los discursos o en la red infinita de
las formas, borra o al menos vacia y hace inutil ese nombre, esa
individualidad de la que, para algunos, lleva la marca, hasta cierto
punto y al menos durante un tiempo. Tenemos que conquistar el
anonimato, justificarnos por la enorme pretension de llegar al
fin a ser anénimos, un poco a la manera de los clésicos, que se
justificaban por haber hallado la verdad y por ligarla a su nombre.
Antes, para el que escribia, el problema era arrancar su nombre al
anonimato; ahora es el de llegar a borrar el propio nombre o colocar
la voz dentro de este gran murmullo anénimo de los respectivos
discursos. (Foucault, 1985, p.75)

Ahora bien, se debe tener presente que una arqueologia es un ejercicio en
el que se recorren caminos no transitados, un espacio que se ocupa de la
experiencia por medio de la descripcion de discursos, practicas y formacio-
nes discursivas. En otras palabras, del estudio historico tanto de la manera
en que emergen, sobreviven y desaparecen un conjunto de enunciados
relacionados estrechamente entre si, como de las leyes que determinan
sus relaciones. Quizd, lo mas interesante de este ejercicio consista en que
logra borrar la idea de una identidad cerrada, produce una crisis en la figura
del autor e inaugura un espacio para pensar el arte. Al tomar distancia del
culto a la personalidad permite narrar otras historias que no se reduzcan a
la adulacion de genios y héroes.

Michel Foucault fue siempre reacio a hablar de si (su desprecio por las
llamadas biografias intelectuales era conocido). Sin embargo, en algunas
entrevistas, normalmente para ejemplificar algin otro punto —que no se
reducia a la exhibicion de sus anécdotas—, le fue imposible impedir que,
entre los temas de conversacion propuestos, saliera a la vista la relacion
personal que habia tenido con la musica. Tal vez, el momento mas reve-
lador fue cuando Foucault, al final de su vida (a pesar de que ya se habia

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 101



distanciado del arte musical y de que se interesaba principalmente por la
pintura), confesd que la musica contemporanea le parecia de suma im-
portancia: “debo mi primera sacudida cultural a los serialistas franceses
y a los musicos dodecafonicos —como Boulez y Barraqué— a los cuales
me ligaban lazos de amistad. Junto con Beckett, estos compositores me
provocaron la primera rizadura del universo dialéctico en el que habia
vivido hasta entonces” (Foucault, 1989, p. 150).

El lector se imaginara en que consiste esa “rizadura” del universo dialéc-
tico que la musica le provocaba al filésofo francés. Por ahora, quisiera
que recordara que Michel Foucault escribio muy poco sobre musica; a
pesar de ello, se sabe que sigui6 de cerca las manifestaciones musicales
francesas, en especial durante el periodo que va de 1952 a 1955. El filo-
sofo fue muy cercano a Jean Barraqué®

% Tal vez una de las anécdotas mas llamativas de la amistad con Foucault, es que la célebre
composicion llamada Secuencia (Séquence), un concierto para soprano, percusion y diversos
instrumentos, fue influenciada por el filosofo. Gracias a ¢l, Barraqué utiliza fragmentos de los
Ditirambos a Dionisio (Dionysos-Dithyramben) de Nietzsche. Se podria encontrar otra relacion
significativa entre ambos gracias a la nocion de “limite”. La manera en que Barraqué piensa la
musica es muy similar a la forma en que Foucault piensa la filosofia: la filosofia para Foucault
vale la pena si se pregunta por limites, si se impone pensar de otra manera; para el compositor: “la
musica es drama, es pathos, es muerte. Es un juego a fondo, extremo, una apuesta en los limites
del suicidio. Si la musica no es eso, sino excede los limites, no es nada” (Eribon, 1992, p. 132). Si
el lector desea conocer obras de Barraqué puede escuchar el trabajo del Ensemble 2e2m, llamado

Concerto: Le temps restituté (1987).

102 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



y se relaciond con numerosos musicos del Conservatorio de musica de
Paris (Conservatoire de musique), entre ellos Pierre Boulez?®, Karlheinz
Stockhausen”, y, en general, con los integrantes del Groupe de recherches
sur la musique contemporaine (Grupo de investigacion sobre musica con-
temporanea), que dirigia Oliver Messiaen®® y no dejo de frecuentar a lo largo
de su vida. También asistia regularmente a los encuentros que organizaba
el Institut de Recherche et Coordination Acoustique/Musique (Instituto de
investigacion y coordinacion de la Musica Acusmatica)®.

Me parece facil suponer que si Foucault estuvo tan proximo a este ambiente
intelectual, la musica debio6 parecerle un terreno sugerente y fértil para el

% La cercania entre Boulez y Foucault es fruto del debate de los biografos, hay quienes piensan que
eran apenas conocidos y otros que aseguran que los unia una amistad inquebrantable. Dejando esto de
lado, se pueden encontrar dos textos, producto de esa relacion, que han sido de méaxima importancia
para la presente investigacion, teniendo en cuenta la escasez del material que Foucault publico sobre
el tema de la musica, algunos de los cuales fueron traducidos por Nicolas Alberto Duque. Finalmente,
si el lector desea escuchar algunas de las obras de Boulez, puede revisar el trabajo de Symphony
Orchestra; Ensemble Domaine, llamado Orchestral works and chamber music (2000).

7 Compositor aleméan conocido por sus innovaciones en musica electroactstica, musica aleatoria
y composicion seriada. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Stockhausen, puede
escuchar el trabajo de Alfred Alings, Johannes Fritsch, Aloys Kontarsky; et al, llamado Prozession,
para tamtam, viola, electronium, piano, filtros y potenciometros (1970).

% Compositor francés, recordado por haber sido un gran organista y ornitologo, esto le permitio
incluir el sonido de los pajaros a las composiciones musicales. Entre sus obras mas conmovedoras
se encuentra su Cuarteto para el fin de los tiempos (Quatour pour la fin du temps), el cual escribié y
estrend en un campo de concentracion. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Messiaen,
puede escuchar el trabajo del Quatour Olivier Messiaen, compuesto por Alain Moglia, Rene
Benedetti, Michel Arrignon y Jean-Claude Henriot, llamado Quatour pour la fin du temps (1994).

9 Se puede recordar la célebre reunion de febrero de 1978 cuando el Institut de Recherche (IRCAM)
de Paris convocd a un conjunto de musicos y filosofos para discutir durante tres dias en torno al
tema “El tiempo musical”. Entre los participantes estuvieron Roland Barthes (1915-1980), Michel
Foucault, Luciano Berio (1925-2003), Gilles Deleuze y Pierre Boulez.

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 103



pensamiento; incluso, no es forzoso suponer que, de alguna manera, le
permitia experimentar una liberacion. En una entrevista, con Paolo Cruso,
confesod que habia encontrado en la musica un efecto emancipador: “Me
doy cuenta de lo importante que para mi ha sido escucharla durante cierto
periodo de tiempo. Una importancia similar a la lectura de Nietzsche”
(Foucault, 1969, p. 32).

Sila musica fue de tanta importancia y si ocupaba un lugar tan relevante en
la vida del filésofo durante su periodo arqueoldgico (a tal punto que solo
era comparable con la experiencia de leer a Nietzsche), entonces, describir
la relacion musica/arqueologia no me parece algo simplemente seductor, en
realidad se trata de una tarea que, desde hace tiempo, debio ser ineludible para
quienes se han encargado de estudiar la obra del filosofo francés. Si se tratara
de una relacion meramente biografica, deberia aceptarse, desde el principio,
que este empefio no dejaria de ser vano, pero como se ha visto en el campo de
la estética musical se trata de una complicidad prometedora. Ahora bien, y
si lo fuera en la direccion opuesta? ;Y si la arqueologia se viera enriquecida
por el pensamiento que circunda la musica, por la muisica misma?

4.1. Distancias de la estética moderna, musica
contemporaneay representacion

Las siguientes paginas, mas que un desarrollo sistematico, se componen de
una serie de anotaciones, que pretenden cotejar algunas de las decisiones
y precauciones de la arqueologia con ciertos procedimientos de los que se
sirve la musica experimental (los cuales, sobra decir, no le fueron extrafos
al filésofo francés). Considero que antes de pensar la musica a partir del
procedimiento arqueologico, se debe transitar el camino opuesto, explorar
la posibilidad de que la arqueologia se encuentre en deuda con la musica,
que sus procedimientos se hayan desencadenado (o modificado) gracias a
su estrecha relacion con la practica musical.

104 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



La primera relacion entre las practicas musicales del siglo XX y la arqueo-
logia se puede rastrear en la confesion del filosofo francés de que la musica
le habia parecido una manera de escapar de la filosofia dialéctica. Foucault
—siguiendo un camino nietzscheano— se oponia a la historia global, en
especial, tomaba distancia de su proceso dialéctico (que conducia a una
teleologia caprichosa). Pero, ;como es que la practica musical le permitia
escapar del pensamiento hegeliano? ;Acaso al pensar la renovacion de
la musica, lograba entrever una fisura por el cual el pensamiento pudiera
fugarse de ese sistema que le parecia tan arbitrario?

a. Rizadura de la estética hegeliana

Alamusica académica del siglo XX no le fueron extrafias las renuncias. Se
puede afirmar que abandond, tanto las nociones de cufio hegeliano, como
las practicas que las acompafiaban. Segun José Luis Pardo (1954), en su
texto La obra de arte en la época de su modulacion serial (2007), durante
el siglo XX se efectuaron tres renuncias: (i) el artista renuncid a su rotulo
de “genio”; (ii) el publico renuncio al llamado “goce estético subjetivo”;
y (iii) la obra renunci6 a su “belleza clasica”. Quisiera tratar brevemente
estas renuncias de la musica contemporanea y comprenderlas como un
gesto de oposicion directa a la estética moderna.

La deconstruccion del musico y la distancia de la nocion de genio:
Son numerosos los estudios que recuerdan la manera en que en esta época

el artista renunci6 a su rotulo de “genio”, concepto de suma importancia
en la filosofia hegeliana'®. Esto no quiere decir que dejaron de existir

10 Hegel en sus Vorlesungen iiber die Asthetik (1838) (Lecciones de estética) trata a profundidad el
concepto de “genio”. Lo caracteriza como aquel que: “debe saber olvidar su propia individualidad”
para relacionarse directamente con “una forma viva de la idea”, en otras palabras, la genialidad, en

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 105



musicos excepcionales de un momento a otro y sin previo aviso, sino que
la concepcion de genio (como aquel que nace dotado de una capacidad
innata y casi que sobrenatural para la practica) supone un innatismo que
ha sido continuamente rebatido en el siglo XX. En el terreno musical es
especialmente irritante, ya que, de forma comun, se adopta la idea de que
el genio no necesita de la experiencia, olvidando con ello que hasta los
jovenes mas prodigiosos —sea el caso de Mozart o de Paganini— tuvieron
un arduo entrenamiento musical (por no decir descomunal). El abandono
de esta nocion por parte de los musicos del siglo pasado era eminente,
debido a que pretendian crear una practica musical que impugnara tanto
la experiencia de la guerra, como un distanciamiento general de la musica
que obedeciera a la sensibilidad que la hizo posible''.

Esta busqueda de experimentacion de la musica de avanzada solo era
posible a partir de un estricto aleccionamiento historico y una incansable
exploracion practica. El genio, que hasta entonces era un emisario de la
belleza, un virtuoso favorecido por el publico (y por las fuerzas “desco-
nocidas” que le dieron el don), se transforma. Ahora debe enfrentarse con
lo terrible o por lo menos formularse la pregunta: ;Como se puede llevar
la musica lejos de esos terrenos gastados, que no solo estaban aletargados
por procedimientos mecanicos, sino que dan cuenta de una sensibilidad
que permite la devastacion, la destruccion de los hombres y de la tierra?

Hegel, exige una capacidad general para el arte y la inspiracion (Hegel, 1989, p. 26).
10

La idea de que la musica debe reducirse a la expresion de la individualidad, asi sea de un genio,
produjo una sensibilidad “contaminante” que no solo se centra en el culto al individuo, sino que
impide la percepcion de valores puramente musicales, por centrarse en la representacion. En
palabras de Ortega y Gasset (1833-1955): “Desde Beethoven a Wagner el tema de la musica fue
la expresion de sentimientos personales. El artista melodico componia grandes edificios sonoros
para alojar en ellos la autobiografia. Mas o menos era el arte confesion. No habia otra manera de
goce estético que la contaminacion (encarnacion). [...] Aquella musica nos compunge, y para
gozar de ella tenemos que llorar, angustiarnos o derretirnos en una voluptuosidad espasmodica.
De Beethoven a Wagner toda la musica es melodrama” (Ortega y Gasset, 1960, p. 26).

106 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



La deconstruccidn del espectador y la distancia de la nocién de
publico:

El escucha renunci¢ al llamado “goce estético subjetivo” (nocion también
favorecida por la filosofia hegeliana!®?), lo cual no implica que la obra sea
necesariamente algo insufrible, tedioso o molesto; se trata de una musica
que no tiene como proposito la simple satisfaccion de una individualidad
subjetiva. Si bien, busca la creacion de una nueva sensibilidad, no ha de
pensarla como una manifestacion artistica que, a la vuelta de los afios
—gracias a la fuerza de la repeticion— pueda parecer bella. La musica
contemporanea no quiere perder su fuerza de choque, no quiere “perder
su filo”, desea que aquellos que la escuchen desarrollen una sensibilidad
que disfrute de la transgresion.

192 Cuando Hegel en sus Vorlesungen escribi6 acerca de la musica, se detuvo con bastante interés en
el sonido, teorizo respecto de su presentacion invisible y de su existencia transitoria —sin lo que ¢l
llamaba un firme ser ahi—, concluyendo que tenian una existencia sumamente espiritual. Se piensa
su estética como una jerarquia de las artes, permite suponer que la musica tiene mayor belleza que
la pintura y la escultura (porque estdn compuestas de materias pesadas) y menos que la poesia
(porque es netamente espiritual). La musica, entonces, por el simple hecho de estar conformada por
una materia liviana (el sonido), se confinaba a la “conciencia” y el “espiritu”. Por ello creia que la
musica era aprehendida de manera inmediata por el espiritu, es decir, que solo resonaba en el alma:
“Su contenido es en si mismo subjetivo, y la exteriorizacion no lleva igualmente a una objetividad
espacialmente permanente, sino que, mediante su libre oscilacion inestable, muestra que es una
comunicacion que, en vez de tener para si misma una subsistencia, debe ser ahi solo sostenida por lo
interno y subjetivo y solo para lo interno subjetivo” (Hegel, 1989, p. 26).

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 107



La deconstruccion de la musica: distancia de la nocion de obra bella:

La obra musical no se puede explicar con la nocidn clédsica de “belle-
za”, la cual era piedra angular de la estética hegeliana'®. La musica de
avanzada, a fuerza de procedimientos experimentales, exploraba todas
las presentaciones sensibles del sonido: con la incorporacion del ruido,
de los sintetizadores y de las sonoridades de los pueblos no occidentales.
En definitiva, la practica musical puso en cuestion tanto la apoteosis de
los sonidos temperados europeos (considerados los sonidos musicales
por excelencia), como las relaciones mecanicas que prescribia el sistema
tonal. Asi los antiguos materiales sonoros perdieron su exclusividad sobre
la musica y la belleza, que dependia de ellos, se desvanecio (junto con la
idea de armonia, en tanto orden y mediacion del reino libre del espiritu).

193 Es conocido que para Hegel el arte no solo debe producirse a partir de reglas. “Para que aqui
bastara con reglas, sus preceptos deberian estar al mismo tiempo trazados con tal determinidad
que pudiera observarselos de todo punto tal como se los expresa, sin otra actividad propia. Pero
abstractas segun su contenido, tales reglas se muestran, por consiguiente, en su pretension de ser
adecuadas para colmar la conciencia del artista absolutamente inadecuadas, pues la produccion
artistica no es actividad formal segun determinidades dadas, sino que en cuanto actividad
espiritual, debe trabajar a partir de si misma y llevar ante la intuicion espiritual un contenido
enteramente distinto y mas rico, y creaciones individuales mas compreensivas” (Hegel, 1989,
p- 26). A pesar de ello (de que no se le puede acusar de estar conformada netamente de reglas
“formales”), la belleza en Hegel tiene una caracteristica que la limita (una sujecion claramente
antropologica) y es que debe ser manifestacion del espiritu —en tanto arte debe sobrepasar a
la belleza natural— que no posee el mismo grado espiritual. En el terreno de la musica a esta
valoracion tedrica se imponen sus procedimientos, ;Cuéles? Aquellos que permiten el cometido
de conectarse con la “interioridad”. Prueba de ello es la apologia a la melodia que Hegel lleva a
cabo. Yolanda Espifia, en su articulo La muisica en el sistema filosofico de Hegel, lo explica de
la siguiente manera: “Hegel considera la melodia como lo bello de la musica. La melodia es el
lenguaje del alma, expresion de su subjetividad. [...] la melodia es lo cantable, identificable casi
con esa preferencia del espiritu que es la voz humana, entendida aqui no como manifestacion de
un significado atribuido a la palabra, sino como expresion de los movimientos del espiritu” (2008,
p- 26). Cominmente se pone en cuestion si no se trataba de un simple gusto que Hegel sentia por
las melodias de su época y que lo extendio a un juicio con validez universal.

108 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Ademas del abandono de estas nociones podria sostenerse que las pre-
guntas concernientes a la verdad del arte dejaron de ser el centro de las
discusiones que planteaba la musica académica (por la manera en que
abordaba lo universal y en que demandaba un tratamiento cientifico de la
musica!®). Algunos de los problemas ineludibles en el siglo XX para la
estética musical tienen que ver con la musica experimental. Por un lado, se
preocupa por dar cuenta de las particularidades de su circuito de creacion,
interpretacion y recepcion, de produccion y postproduccion; y por otro, se
interesa por dar cuenta de su creciente reflexividad, por la manera en que
se piensa a si misma. Ahora bien, para ser sincero, no se puede afirmar
que este cambio en los interrogantes o el intempestivo rechazo a las tres
nociones mencionadas es lo que Foucault encontr6 en la muisica y que llamo
“rizadura del universo dialéctico”; tal vez esto fue lo que percibi6 en ella, o
tal vez no, lo cierto es que presenciaba una polémica sin precedentes, en la
que han participado tanto compositores, como musicos, criticos, filésofos
y el publico en general (todos tienen un juicio al respecto: un elogio o una
censura). Por ahora, quisiera sostener que esta polémica en el campo de la
musica se relaciona con el escandalo producido por la arqueologia en el
terreno de la historia, tanto por el abandono de nociones de cufio hegeliano,
como por el cuestionamiento de las formas de historicidad que producen
una petrificacion, un canon o una tradicion rigida.

1% Hegel en sus Vorlesungen pretende llevar a cabo un tratamiento cientifico del arte, lo cual
representa un escandalo para su época, porque trataba de demostrar que el arte (que desde los
tiempos de Platon se pensaba como simple mimesis de lo aparente) era portador y guardian de
lo real, de la verdad y del “espiritu”. Su pregunta, entonces, es por la verdad del arte: “Lo que
el arte realza y deja que se manifieste es precisamente el dominio de las potencias universales.
En el mundo ordinario externo e interno aparece ciertamente también la esencialidad, pero con
la figura de un caos de contingencias, atrofiada por la inmediatez de lo sensible y por lo arbitrio
en circunstancias, acontecimientos, caracteres, etc. El arte le quita la apariencia y la ilusion de
este mundo, efimero, a aquel contenido verdadero de los fendmenos, y les da a éstos una realidad
efectiva superior, hija del espiritu” (Hegel, 1989, p. 29).

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 109



b. La cristalizacion de los habitos auditivos

Al tener en cuenta esta tltima, se puede anunciar brevemente una segun-
da relacion entre la arqueologia y la practica musical experimental. Al
preguntarse: ;Por qué un numero tan amplio de intelectuales y musicos
no soportaron perder los antiguos valores de la practica musical?, suelen
escucharse una serie de juicios negativos (un ataque a la musica de avanzada
a partir de su circulacion restringida y de su choque con el canon musical).
(Acaso no se estd sufriendo una petrificacion de las actuales maneras de
percibir la misica? Aln si se reconociera en esto un argumento ad homi-
nem, se puede preguntar por aquello que cristaliza los habitos auditivos.
Este segundo cuestionamiento puede ser una de las preocupaciones mas
arraigadas de los compositores contemporaneos, incluso, Michel Foucault
sugeria pensar la musica a partir de este topico.

El problema de la cristalizacion de los habitos auditivos se puede rastrear
en La musique contemporaine et le public (1983), una conversacion de
Michel Foucault con Pierre Boulez, traducida por Nicolas Duque Buitrago
para esta investigacion. Quisiera recordar la critica que Foucault esgrime
en contra de algunas de las formas de la reproduccion técnica (como la
llamaria Walter Benjamin), la cual, en el campo de la musica, no siempre es
un medio de difusion, sino que, en algin sentido, se convierte en una forma
de crear habitos auditivos y obstaculos a la hora de poner en circulacion
la musica contemporanea.

Tengo la impresion de que muchos de los elementos que
estan destinados a dar un acceso a la musica tienen por efecto
empobrecer la relacion que tenemos con ella. Hay un mecanismo
cuantitativo que juega su rol. Una cierta rareza de la relacion
con la musica podria preservar tanto una disponibilidad de la
audiencia, como una flexibilidad de la audicion. Pero, entre
mas frecuente es esta relacion (radio, disco, casetes), mas
familiaridades se crean; los habitos se cristalizan; lo mas

110 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



frecuente se convierte en lo mas aceptable, y muy pronto en
lo unico admisible. Se produce un “traspaso” [frayage] como
dirian los neurdlogos. (Boulez & Foucault, 1983, p 10)

La cristalizacion de los habitos auditivos esta vinculada con el mercado de
la musica. El filésofo sostiene que existe un circulo vicioso entre produccion
y consumo musical, que produce una barrera que dificultaria la percepcion
de la musica contemporanea:

Evidentemente las leyes del mercado se aplican facilmente a este
mecanismo simple. Lo que ponemos a la disposicion del publico,
es lo que el publico escucha. De hecho, lo que termina por escuchar
es lo que se le propone, asi refuerza un cierto gusto, profundiza en
los limites de una capacidad bien definida de audicion, se cierne
cada vez mas en un esquema de escucha. Le hace falta satisfacer
esta expectativa etc. De este modo la produccion comercial, la
critica, los conciertos, todo lo que multiplica el contacto del ptiblico
con la musica corre el riesgo de hacer mas dificil la percepcion
de lo nuevo. Muy seguramente el proceso no es univoco. También
es cierto que la familiaridad creciente que se tiene con la musica
amplia la capacidad de escuchar y proporciona un acceso a posibles
diferenciaciones, pero este fendmeno corre el riesgo de producirse
solo al margen; puede en todo caso permanecer como algo secundario
en relacion con la gran consolidacion de lo adquirido, si no se hace
un intento por desviarse de las familiaridades. (Foucault, 1983, p 10)

El fil6sofo defiende —como en el campo de la historia— la toma de dis-
tancia de las familiaridades (privilegiando la busqueda, la curiosidad y
el extrafiamiento). Michel Foucault nos recuerda la importancia de estar
atentos a las nuevas formas de produccion y recepcion de la musica.

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 111



No abogo, por supuesto, por una rarefaccion de la relacién con
la musica, pero es preciso comprender que la cotidianidad de
esta relacion, con todos los intereses econdmicos a los que estan
ligados, puede tener este efecto paraddjico de volver rigida la
tradicion. No digo que se deba dar acceso a la musica mas rara,
sino que su frecuentacion estd menos condenada a los habitos y a
las familiaridades. (Boulez & Foucault, 1983, pp. 10-12.)

En definitiva, la segunda complicidad entre la practica musical del siglo
XX y la arqueologia (en el pensamiento foucultiano) puede encontrarse
en la manera en que ambos terrenos son abordados criticamente, buscando
tomar distancia de la petrificacion de la sensibilidad y el pensamiento.

¢. La distancia de la representacion

Quisiera sefialar una tercera complicidad entre la arqueologia y la practica
musical del siglo XX. Por esta razon mencionaré una serie de correlaciones
entre la pintura y la musica (en una direccion similar a la esbozada en la
nota introductoria). En una entrevista publicada en 1986, Boulez y Foucault
conversaron al respecto de la polémica generada por la musica contem-
pordnea; me llama la atencion que el fildsofo francés quisiera resaltar que
la pregunta en este debate estaba mal formulada: “No creo que haga falta
preguntarse: ;Como volver a atrapar o como reubicar la musica luego de
que ha tomado una distancia tan enorme? Pero sobre todo no creo que tenga
que preguntarse: ;Coémo la musica que es tan cercana, tan consubstancial a
toda nuestra cultura, se siente como proyectada a lo lejos y como situada a
una distancia casi infranqueable?” (Boulez & Foucault, 1983, pp. 10-12).

Este desplazamiento se debe, entre otras cosas, a que al filosofo francés le
parece necesaria una estética musical que tenga como correlato una critica
centrada en la manera como la practica musical se entrecruza con otros
campos del saber y la cultura. Michel Foucault encuentra la musica contem-
poranea —el pensamiento y la transgresion que la circunda— estrechamente

112 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



relacionada con otras disciplinas, incluso, con esos campos del saber que
aparentemente le son extrafios, tanto artisticos como cientificos. Mas adelante,
propone pensar la musica a partir de las relaciones que guarda con la pintura:

Es frecuente decir que la musica contemporanea se ha “desviado”,
que ha tenido un destino singular; que ha alcanzado un grado
de complejidad que la hace inaccesible; que sus técnicas la han
conducido por caminos que la extravian cada vez mas. Ahora
bien, lo que me desconcierta, por el contrario, es la multiplicidad
de vinculos y de relaciones entre la musica y el conjunto de otros
elementos de la cultura. Esto se puede ver de muchas formas. Por
un lado, la musica ha sido muy sensible a las transformaciones
tecnologicas, y ha estado mas estrechamente ligada a las mismas
que la mayor parte de las otras artes (con excepcion, sin duda,
del cine). Por el otro, su evolucién desde Debussy o Stravinsky
muestra correlaciones remarcables con las de la pintura. (Boulez
& Foucault, 1983, pp. 10-12.)

Tal vez una de las relaciones mas prometedoras para ser exploradas entre
la arqueologia y la musica experimental surja del hecho de que la musica
(como la pintura) ha sufrido profundas transformaciones a lo largo del
siglo XX, en especial, en su funcion representacional. Por un lado, se
sabe que el artista plastico trato de hacer visible el medio de sus obras: los
pigmentos, afectando dramaticamente al espectador. La pintura del siglo
pasado —contrario a lo que suele pensarse— no gira exclusivamente en
torno al “contenido”, en general, no se puede reducir la obra a su valor
representacional (por ello debe ser estudiada en su materialidad, incluso
cuando se trata de obras altamente conceptualistas). Por otro lado, la mu-
sica ha pretendido, de una manera similar, distanciarse de sus formas de
representacion clésicas.

(Acaso el estremecimiento que se generd en la pintura, la oposicion al
naturalismo y el abandono de lo figurativo, también sacudié el campo

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 113



musical? ;La musica experimental (con su distancia del sistema tonal
clasico, sus disonancias, ruidos y silencios) no se oponia a que el sonido
fuera doblegado por un contenido netamente representacional? Quisiera
sostener que la distancia de la nocion de representacion en la musica ex-
perimental implica tanto una critica al sistema tonal occidental por medio
de la experimentacion en la practica artistica, como una transformacion
radical en las formas de notacion de la misma. Me detendré brevemente
en cada uno de estos dos puntos:

(i) Critica al sistema tonal occidental por medio de la experimentacion
en la prdctica artistica:

A partir de la primera mitad del siglo XX se puede advertir una nueva valo-
racion del sonido; compositores como Claude Debussy'® (1862-1918), Erik
Satie (1866-1925), Maurice Ravel'% (1875-1937) y Béla Bartok'*” (1881-
1945) decidieron investigar las llamadas “musicas exdticas” (la musica
occidental se vio enriquecida al confrontarse con la musica de Europa
Oriental, de Indonesia, de la India, Latinoamérica y de Africa). En todo
caso, decidieron implementar estos nuevos recursos en sus obras —a la
manera de Picasso o Gauguin— que hasta entonces le habian sido extrafios
a Occidente. De alli que pueda sostenerse que la experimentacion sonora
se relaciona estrechamente con la ruptura de la llamada “vision etnocen-
trista”. Para ejemplificar este punto, quisiera mencionar la distincion del

105 Compositor francés. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Debussy puede escuchar
el trabajo de la Orquesta filarmonica de Berlin, llamado La mer; Prelude a I'apres midi d” un
faune (1990).

1% Compositor francés. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Ravel puede escuchar el
trabajo de CSSR State Philharmonic Orchestra, llamado Bolero, Valses nobles et sentimentales;
Ma mére ["oye (1992).

197 Compositor Austrohtingaro. Si el lector desea conocer algunas de las obras de Bartok puede
escuchar el trabajo de Claude Helffer, llamado Danzes populaires roumaimes (1982).

114 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



periodo clasico entre los sonidos musicales y los que no lo eran, descrita
por el compositor Coriin Aharonian:

La Europa del siglo XVIII establecia una neta discriminacion
naturalmente arbitraria entre los sonidos «musicales» y los otros,
los que calificaban como «ruidosy. Esta discriminacion surgia de la
sistematizacion racional del repertorio de materiales de la musica
de alli y de entonces, y es valida s6lo en funcioén de esa musica.
Hay pueblos que no utilizan ninglin otro instrumento musical
que la voz: para ellos el concepto de instrumento en tanto artefacto
no existe. Hay pueblos que no poseen instrumentos de cuerda o
cordofonos: para ellos, solo son «musicales» los sonidos vocales, y
otros que la tradicion europea 1lama de percusion. Si estos pueblos
dieran a lucubrar teorias arbitrarias, dirian que un violin es un
artefacto productor de ruidos y no de sonidos musicales. (2002, p. 8)

La arqueologia, como la musica, se enfrenta al pensamiento que glorifica
al sujeto y que no conoce otras maneras de llevarse a cabo que las anqui-
losadas en la cultura Occidental (etnocentristas). Ahora bien, en el terreno
de la practica musical esto desencaden6 que los compositores se dieran
cuenta de que, hasta el siglo XIX, el sonido solo era considerado como
tal si “representaba” un papel dentro del sistema tonal (cada sonido debia
encontrar su sentido, al gravitar dentro de dicho ordenamiento). Todo
esto hace parte de esa “revolucion de artistas”, como la llamaba Ortega
y Gasset; de alli que las cualidades menos convencionales, incluso, las
anulaciones'® y las saturaciones'” comiencen a formar parte, con mayor

108 Recordara el lector que el estreno de 4-33 de John Milton Cage generd un verdadero escandalo
porque no le ofrecia al espectador mas que silencio. Si el lector desea conocer algunas de sus obras
puede escuchar su trabajo llamado New electronica music from leaders of the avant-garde (1970).

19 Eg célebre el manifiesto de Jhon Cage llamado The future of music: Credo (1958) (El futuro de
la musica: Credo). En este redimio el ruido, dandole la valoracion que no habia tenido hasta el

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 115



fuerza, de aquello que compone la musica. El sonido deja de ser un simple
medio (ya no es solo aquello que sirve para traducir algo) y se convierte
en el centro de todo el quehacer musical.

(ii) Transformacion en las formas de notacion de la musica:

La notacion musical da cuenta de esta transformacion, se puede observar
como la escritura se complejiza. Algunos aspectos que responden a ello
son: (i) frecuentemente el ritmo abandona su periodicidad, se modifica
o se suspende el empleo del pulso; (ii) los sonidos no se ordenan en una
correspondencia de subdivisiones o duplicaciones, binarias o ternarias;
(ii1) se modifica el uso de las plicas, existe un rebose o una ausencia de
las mismas; (iv) aparecen los cuadros de repeticion, necesarios para los
minimalistas; (v) se ponen en relacion diferentes secuencias musicales;
(vi) algunas obras son medidas seglin tiempo absoluto, determinadas por
segundos, minutos e incluso horas, recurso capital de la musica acusmatica;
(vii) en general, se multiplican las indicaciones concernientes al timbre, las
intensidades y las alturas no temperadas; y (viii) para finalizar, se puede

siglo XX: “Yo creo en el uso del ruido, donde quiera que estemos, lo que escuchamos es, en su
mayor parte, ruido. Cuando lo ignoramos, nos perturba. Cuando lo escuchamos, lo encontramos
fascinante” (Cage, 1958, p. 32). Ahora bien, en la implementacion de los “ruidos”, el futurismo
y en especial, el compositor italiano Luigi Rusollo con sus intonarumori —capaces de controlar
variedad de ruidos— fueron pioneros. El manifiesto L "Arte dei rumori (1913) (El arte de los ruidos)
preguntaba: “;Conocéis acaso un espectaculo mas ridiculo que el de veinte hombres obstinados en
redoblar el maullido de un violin?” (p. 11). El abandono de los sonidos temperados se debia a que
no remitian a la vida misma: “Todas las manifestaciones de nuestra vida van acompafiadas por el
ruido. El ruido es por tanto familiar a nuestro oido, y tiene el poder de remitirnos inmediatamente
a la vida misma. Mientras que el sonido, ajeno a la vida, siempre musical, cosa en si, elemento
ocasional no necesario, se ha transformado ya para nuestro oido en lo que representa para el ojo
un rostro demasiado conocido; el ruido en cambio, al llegarnos confuso e irregular de la confusion
irregular de la vida, nunca se nos revela enteramente y nos reserva innumerables sorpresas” (p. 12).

116 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



encontrar la aparicion de nomenclaturas individuales, debido a que muchos
compositores diseflaron una notacion particular para sus obras.

Todo esto es evidencia de un sinntimero de decisiones nuevas, incluso, para
muchos, las partituras ya no se conciben como “representaciones” de una rea-
lidad sonora impuesta por el compositor, sino como una serie de sugerencias
para el musico que, desde ahora, esta destinado a intervenir en la creacion
de la obra. Michel Foucault llama la atencion sobre este punto, segun €I, es
inevitable que estas decisiones no se reflejen a la hora de la audicion:

En lamusica clasica, hay una cierta transparencia que va de la escritura
a la audicion. Y, si bien los detalles de la escritura musical de Bach
o de Beethoven no son reconocibles por la mayoria de los auditores,
siempre hay otros, también importantes, que les son accesibles. Ahora
bien la musica contemporanea, esperando hacer de cada uno de sus
elementos un acontecimiento singular, vuelve dificil toda captacion
o todo reconocimiento por parte del auditorio. (Foucault, 1983, p 10)

Esta opacidad de la escritura permite una mayor intervencion creativa del
intérprete. Pero también da cuenta de una musica que no esta hecha para
el simple goce subjetivo; tampoco para que el oyente pueda encontrar en
ella —o a pesar de ella— una cadena significante que lo deleite:

La insularidad cultural de la musica de hoy no es simplemente la
consecuencia de una pedagogia o de una formacion deficiente.
Seria mas facil gemir ante los conservadores o quejarse en las casas
disqueras. Pero las cosas son mas serias. La musica contemporanea
debe esta situacion singular a su misma escritura. En este sentido es
la musica misma la que se lo ha buscado. No se trata de una musica
que busque ser familiar; es una musica hecha para mantener lo
cortante. Podemos repetirla, eso estd bien, pero ella no se reitera.
En este sentido, no podemos hacerla volver un objeto. Siempre
hace irrupcion en las fronteras. (Foucault, 1983, p 10)

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 117



Pienso que la complicidad fundamental de la practica musical del siglo
XX con el procedimiento arqueologico radica en que ambos campos se
proponen pensar un acontecimiento, en lo que tiene de irrepetible; pero,
sobre todo, se proponen buscar incansablemente los limites (de alli que se
pueda sostener la hipdtesis de que tanto la musica como la historia quieren
tomar distancia de la representacion). La arqueologia obedece a un oficio
descriptivo, pero no implica una descripcion convencional: trata de indagar
en la direccion por la que el pensamiento se escapa de si mismo y explora
sus limites; de alli su detenimiento en las discontinuidades y rupturas. Esto
se debe, entre otras cosas, a la consideracion de que este tiempo se encuentra
proximo a abandonar las maneras de pensamiento que parecian encerrarlo.

4.2.Formaciones y apropiaciones histdricas

Las periodizaciones descritas por Foucault no equivalen a totalizaciones
culturales, es decir, a esos bloques (monoliticos) edificados por la historia
global. En contraste, surgen como una manera de identificar disconti-
nuidades y transformaciones radicales que acontecen en los diferentes
campos discursivos. Me llama la atencidon que las periodizaciones, tanto
de la Histoire de la folie, de el Naissance de la clinique, como de Les mots
et les choses sean similares. Se puede afirmar que existe un paralelismo
entre los estudios foucultianos de la clinica, la locura y el lenguaje. Ahora
bien, lo interesante de este asunto es que el seccionamiento de los ultimos
cinco siglos al que recurre Michel Foucault guarda una estrecha relacion
con la periodizacion que se utiliza regularmente en los estudios histdricos

118 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



en torno a la musica''®

y la estética musical''!. Si bien estas periodizaciones
son similares, se debe advertir que se diferencian en la manera en que se
enlazan estos momentos, ya que como he mencionado en distintas ocasio-
nes, la idea de una continuidad, entendida como un cimulo de racionalidad,
es sumamente ingenua. En todo caso, se podria sostener que estos campos

del saber estarian intimamente relacionados.

119 Un ejemplo puede ser la periodizacion de Maria Lord y Jhon Snelson en su Historia de la miisica
desde la antigiiedad hasta nuestros dias (2008), en la cual dividen la historia de la musica en siete
periodos sucedidos uno después del otro de manera lineal: (i) la Antigiiedad (hasta el 800 d.C.),
(i1) la musica medieval (hasta el 1400 d.C.), (iii) El Renacimiento (hasta el 1600), (iv) la musica
Barroca (hasta el 1750 d.C.), (v) El Clasicismo (hasta el 1800 d.C.), (vi) El Romanticismo (hasta
el 1900 d.C.), (vii) la musica popular y el modernismo (hasta la contemporanea). Otro ejemplo,
puede ser el libro Breve historia de la musica (2006) de Luis Comellas, que divide la historia de
la musica en: (i) la musica en los tiempos antiguos (hasta el 800 d.C.), (ii) la musica en la Edad
Media (hasta el 1400 d.C.), (iii) la época renacentista (hasta el 1600 d.C.), (iv) el milagro del
Barroco y los grandes maestros del Barroco (hasta el 1750 d.C.), (v) la musica clasica (hasta el
1800 d.C.), (vi) la época y la figura de Beethoven, los inicios del Romanticismo, el corazon del
Romanticismo, la dpera romantica y los epilogos del Romanticismo (hasta el 1900 d.C.), (vi) la
revolucion del siglo XX. Estos ejemplos solo son parte de un bloque de discursos que ordenan
la historia de la musica de una manera similar, el punto relevante es que la periodizacion de los

ultimos cinco siglos coincide con la periodizacion foucultiana.
11

Recordara el lector la linea temporal propuesta por Enrico Fubini en su trabajo La estética
musical desde la antigiiedad hasta el siglo XX, dividida en dos partes: la estética musical de la
antigiiedad al setecientos y la estética musical del siglo XVII al XX. Segtn el filosofo italiano se
identifican siete periodos: (i) la Antigiiedad, comprendida desde Homero hasta los Pitagoricos,
Platon, Aristoteles y la crisis del pitagorismo (periodo de transicion entre el mundo antiguo y
el medieval). (ii) La Edad Media (debate en torno al Ars Nova). (iii) El Renacimiento (la nueva
racionalidad, palabra y musica en la contrarreforma). (iv) El Barroco (del racionalismo Barroco
a la estética del sentimiento). (v) El Iluminismo (los enciclopedistas). (vi) El Romanticismo
(la musica y la funcion de las artes). (vii) Siglo XX (la reaccion contra el romanticismo: el
positivismo, formalismo en el siglo XX, el neoidealismo italiano y la estética musical, la estética
y la sociologia de la musica, la estética y la dodecafonia, las poéticas de vanguardias).

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 119



Después de senalar que, para Michel Foucault, la musica formaba parte
del desmantelamiento del universo hegeliano, que pretendia situarse en
el limite y ponia en cuestion los lugares gastados de la tradicion estética,
se puede sefalar que comparte con la arqueologia una preocupacion por
explorar distintas formas de actualizar el pasado. La preocupacion por la
historia no solo era un asunto de la arqueologia. En 1982, Foucault escribio
L’écran traversé, en el cual presenta a Boulez como un compositor que se
dedica al juego —siempre intempestivo— con sus materiales, sus formas,
sus sonidos y silencios. Lo interesante es que menciona la manera en que
el compositor no deja de intervenir la musica del pasado; incluso, recuerda
que regresaba a sus obras afnos después de “finalizarlas” para revisarlas. La
musica experimental crea un asidero en la historia (una excusa) para pensar
el presente, evaluar los juegos de lo posible y lo imposible, y arriesgarse
a crear nuevos procedimientos.

a. Formas y formaciones

Otrarelacion entre la arqueologia y la practica musical que quisiera sefialar
en este momento tiene que ver con las preocupaciones formales de ambas.
Piensa Foucault que las maneras en que la musica reflexiona a propoésito
de sus lenguajes, sus estructuras y materiales no ha dejado de preocuparse
por la forma. Una preocupacion que el filosofo advierte en las demas artes
y campos del saber:

Los problemas teoricos que la musica se ha planteado, asi como la
forma en la que ha reflexionado sobre sus lenguajes, sus estructuras
y su material revelan una interrogacion que, creo, atraviesa todo el
siglo XX: la interrogacion por la “forma” que habia sido la misma
de Cézanne o de los cubistas, que habia sido la de Schonberg, que
habia sido la de los formalistas rusos o la de la escuela de Praga.
(Foucault, 1982, p. 12)

120 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Para pensar en qué consiste la preocupacion de los musicos de avanzada en
torno a la forma, quisiera mencionar la carta que escribié Debussy a René
Lenormand (1982-1951) después de recibir su estudio de Armonia moderna:

Lo haya o no querido, su ensayo es una severa censura a la armonia
moderna. Casi hay algo de barbaro en sus citas de pasajes que, al
verse por fuerza separados de sus contextos, no pueden justificar ya
su curiosidad. Piense en todas esas manos inexpertas que utilizaran
su estudio sin gran discernimiento, con el unico proposito de
aniquilar esas hermosas mariposas que ya se han visto apabulladas
por su analisis. (Austin, 1984, p. 47)

El musico francés le reprocha al tratadista su preocupacion por reducir el
estudio de la armonia al analisis de unos fragmentos musicales descon-
textualizados historicamente. En el fondo lo que se puede ver es que la
preocupacion formal de la musica contemporanea (como la arqueologica)
no obedece a la simple diseccion de frases musicales (caracteristica de la
época clasica), sino a una puesta en relacion. Por esta razon, se pregunta
tanto por la manera en que una frase o enunciado musical (phrase musicale)
se relaciona estrechamente con el resto de la pieza, como por la manera
en que una formacion de composiciones encuentra su umbral, su caida y
emerge una nueva musica.

Comprender que las formas musicales se modifican —tienen una histo-
ria— y que sus manifestaciones hacen parte de acontecimientos historicos
concretos, son finitas, provoca un estremecimiento similar al experimentado
cuando se estudian las formaciones historicas. En L ‘archéologie du savoi
Foucault sigue una serie de pasos: (i) caracteriza los enunciados como
funciones: renuncia al andlisis que los trata como unidades aisladas y los
plantea como funciones intimamente relacionadas entre si; (ii) estudia los
conjuntos que forman los enunciados (discursos y formaciones discur-
sivas) y como estos obedecen a unas leyes o practicas discursivas; (iii)
finalmente, propone que en cada época determinada han existido una serie

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 121



de isomorfismos entre distintos campos discursivos. Michel Foucault se
plantea escribir una filosofia de las formas historicas, me pregunto si sus
preocupaciones no obedecen a la misma inquietud de Boulez.

El filosofo sefiala que no se trata de caer en las imagenes inmoviles del
formalismo, sino permitirse el ejercicio de explorar las maneras de ins-
cripcion historica y las relaciones discursivas que desencadena la practica
musical con otros campos del saber y con terrenos no-discursivos. En
L’écran traversée, el filosofo francés sostiene que pensar la “forma” en
estos términos permite poner en evidencia la manera en que la cultura muta
constantemente (relaciones, procesos, encuentros y enfrentamientos de las
formas). En otras palabras, mas que por formas inamovibles, deben surgir
preguntas por las formaciones, sonoras o discursivas, y por la manera en
que mutan y se transforman:

Creemos sin esfuerzo que una cultura se vincula méas a sus
valores que a sus formas, y que estas, facilmente, pueden ser
modificadas, abandonadas, retomadas; que so6lo el sentido se
arraiga profundamente. Creer esto es desconocer cuanto y cuando
las formas se deshacen o cuales formas de las que nacen pueden
provocar el asombro o suscitar el odio; es desconocer que tenemos
mas maneras de ver, de decir, de hacer y de pensar que lo que
vemos, pensamos, decimos o hacemos. El combate de las formas
en Occidente ha sido también azuzado, sino mas, que el de las
ideas o el de los valores. Pero las cosas, en el siglo XX, han tomado
un aspecto singular: es lo “formal” mismo, es el trabajo reflexivo
sobre el sistema de las formas lo que ha devenido una apuesta. Y
un objeto remarcable de hostilidades morales, de debates estéticos
y de enfrentamientos politicos. En la época que aprendimos los
privilegios del sentido, de lo vivido, de lo carnal, de la experiencia
originaria, de los contenidos subjetivos o de las significaciones
sociales, encontrar a Boulez y la musica, era ver al siglo XX bajo
un angulo que no era familiar: el de una larga batalla en torno a lo

122 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



“formal”’; era reconocer como en Rusia, en Alemania, en Austria, en
la Europa central, a través de la musica, la pintura, la arquitectura,
la filosofia, la lingiiistica y la mitologia, el trabajo de lo formal
habia desafiado los viejos problemas y habia transformado las
maneras de pensar. (Foucault, 1982, p. 12)

Con base en esto, quisiera sostener que cada uno de los procedimientos
utilizados por el compositor y el filésofo francés busca desnaturalizar for-
maciones historicas, alejandose de los monumentos instaurados a lo largo
de los afios en el campo del saber.

b. Apropiaciones historicas

Lamusica de Pierre Boulez se opone a las jerarquias, los escalonamientos y
las gradaciones del canon monumental, lo cual es uno de los procedimientos
metodologicos que caracterizaron la arqueologia. Tanto la muiisica como
la historia se proponen desestatificar el pasado, cambiar las 16gicas o los
ordenamientos instituidos, y preguntarse por lo que no ha sido narrado, es
decir, por una historia menor. En este sentido para el musico francés sus
preocupaciones formales eran indisociables de sus preocupaciones por la
historia de la musica:

El analisis musical era la forma que tomaba para esta relacion con la
historia, un analisis que no buscaba las reglas de uso de una forma
candnica, sino el descubrimiento de un principio de relaciones
multiples. Vemos nacer a través de esta practica una relacion con la
historia que niega las acumulaciones y se burla de las totalidades: su
ley, era la doble transformacion simultanea del pasado y del presente
por el movimiento que desata de lo uno y de lo otro a través de la
elaboracion de lo otro y de lo uno. (Foucault, 1983, p. 233)

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 123



La practica musical de Boulez recurre a la “discontinuidad historica” para
crear su espacio, la musica debia pasar “a través” de todos los monumen-
tos, lo cual guarda relacion con el caracter intempestivo de la arqueologia.

Creo que su objetivo en esta atencion a la historia era hacer que, de
cierto modo, nada se mantuviera fijo, ni el presente ni el pasado.
Queria ver a ambos en un perpetuo movimiento el uno respecto
del otro; cuando se acercaba lo mas que podia a una obra dada,
encontrando su principio dinamico a partir de su descomposicion
tan cuidadosamente como era posible, no buscaba constituir un
monumento; trataba de atravesarlo, de “pasar a través”, de deshacer
en un gesto tal que pudiera hacer mover hasta el mismo presente.
(Foucault, 1983, p. 233)

El compositor francés estudia la historia de las formas musicales para
intervenir la musica del presente, lo cual me recuerda la manera en que
Foucault aborda la historia: utilizandola para pensar los problemas de su
tiempo. En este sentido, la estética de la musica que surge no se concentra
en la produccion teorica o en los desarrollos técnicos, por el contrario, se
propone estudiar las formaciones histdricas para desmantelarlas.

Del pensamiento esperaba justamente que le permitiera sin cesar
hacer algo diferente de lo que hacia. Le pedia abrir, en la accion tan
reglada y reflexiva que ejecutaba, un nuevo espacio libre. Oiamos
a unos tasar a su accion de técnica gratuita; a otros de exceso de
teoria. Pero para ¢l lo esencial era: pensar la practica lo mas cerca
posible de las necesidades internas sin plegarse, como si tuviera
exigencias soberanas con cada una de ellas. ;Cual es entonces el
rol del pensamiento en lo que hacemos si éste no debe ser ni simple
saber hacer ni pura teoria? Boulez lo mostraba: proporcionar la
fuerza para romper las reglas en el acto que las ponia en accion.
(Foucault, 1983, p. 233)

124 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



La musica de Boulez, en este sentido, toma distancia de las practicas
etnocéntricas y la totalidad cultural. Asi mismo, se aparta de los procedi-
mientos que suponen una acumulacion de racionalidad. Con esta lectura
del trabajo del compositor francés, Foucault se enfrenta a los comentarios
que lo reducen a considerarlo el Gltimo eslabon de una cadena en ascenso,
mencionando unicamente que se trata del inventor del “serialismo inte-
gral”!'?, Foucault sefiala que sus piezas musicales no pretendian la excesiva
teorizacion (como una lectura simplista podria hacerlas ver); piensa el
filésofo que lo tinico que las obras del compositor solicita de la teoria es
que le permitieran llevar sus practicas musicales a donde no habian sido
llevadas antes. Por esta razon, franquea las fronteras entre practica y teoria,
se propone estudiarlas entrelazadas; para dar cuenta tanto de los campos
discursivos como de los no discursivos (analisis que, al pasar el tiempo,
se hizo indispensable en la obra foucultiana, sobre todo con la llegada del
periodo genealdgico y del analisis de las practicas de sf).

4.3.La estética musical de los encuentros

Michel Foucault tuvo que tropezarse con la guerra, la angustia, la de-
vastacion y la muerte. Estas experiencias no deben ser recordadas como
anécdotas triviales, ya que, en definitiva, se articulan con su pensamiento.
Por esta razon, se pregunt6 por la manera en que se puede transformar la
sociedad y, sobre todo, por las formas en que en cada individuo se puede
transformar a si mismo. Para ilustrar este punto quisiera recordar que,
refiriéndose a la ocupacion alemana, escribi6 las siguientes lineas:

112 Técnica de composicion musical que incorpora los timbres y las intensidades al sistema serial,
ampliando las técnicas creadas por Schoenberg (1874-1951) y Webern (1883-1945), centradas en
las alturas.

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 125



La experiencia palpable de la guerra nos habia mostrado la necesidad
y laurgencia de crear una sociedad radicalmente diferente de aquella
en la que habiamos vivido: una sociedad que acept6 el nazismo y se
prostituyo a si misma ante €1, y que por tanto sali6 de ¢l en masa para
echarse en brazos de De Gaulle. A la luz de todo esto muchos jovenes
en Francia reaccionaron rechazando frontalmente esta sociedad. No
solo queriamos un modo diferente y una sociedad diferente, sino
que también queriamos ir atin mas lejos, queriamos transformarnos
a nosotros mismos y transformar las relaciones sociales para ser
completamente otros. (Foucault, 1999, p. 12)

Cuando Michel Foucault vivio en Tunez, el partido politico destour'? arre-
metia fuertemente contra sus opositores; las revueltas a favor de Palestina, la
protesta antigubernamental y la huelga estudiantil de 1966 desencadenaron
todo tipo de violencia. Una vez mas, el filésofo francés presenciaba la bar-
barie humana. En una carta a George Canguilhem (1904-1995) describio el
caos que vivia la ciudad: “Cincuenta incendios, ciento cincuenta o doscientas
tiendas saqueadas, las mas pobres, obviamente; el espectaculo eterno de la
sinagoga arrasada, alfombras arrastradas hasta la calle, pisoteadas y quemadas”
(Macey, 1993, p. 190). No pas6é mucho tiempo antes de que las universidades
se convirtieran en foco de opresion politica; asi es que Foucault dejo de ser
un simple testigo y decidid intervenir en semejante disputa. Su mayor preo-
cupacion fue proteger a los estudiantes, los justificaba en sus discursos, los
refugiaba en su casa, incluso, pagaba (con sus honorarios de maestro) a los
abogados defensores.

13 El Hizb al-Hor al-Destouri (Partido Liberal Constitucional) fue fundado en 1920. En un principio
pretendia acabar con el protectorado francés de 1881 y fundar un gobierno constitucional y laico,
enfrentar el colonialismo francés, desencadend numerosas disputas, arrestos y violencia. Con el
tiempo, el Partido cambid tanto su plataforma politica como sus practicas, se vinculd al socialismo
y se permiti6é un mayor uso de la fuerza. Al lograr la independencia (1963), dirigentes del Partido
como Habib Bourguiba conservaron el nivel de violencia y de vigilancia sobre la poblacion civil.

126 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



a. El pensamiento y lo impensado

A pesar de que su estadia en Africa no tuvo un buen término (Foucault
regresoé a su pais después de haber sido fuertemente agredido y amenaza-
do), durante el periodo en Tunez logroé escribir L ‘archéologie du savoir.
Este libro se debe, entre otras cosas, a la necesidad de tomar distancia
de los discursos que hicieron posible el genocidio del siglo pasado, a la
necesidad de hacer inviable el retorno a la barbarie; por esta razon se
propone transformar el pensamiento. La arqueologia se constituye como
una “herramienta” que, en vez de transcribir el mundo, pretende estar al
servicio de quienes luchan, de quienes esperan liberarse de ciertas politicas
de la verdad. El pensamiento foucaultiano es supremamente sensible (en
esto consiste su criticidad) a las relaciones entre saber y poder!!*.

Muchas de las obras escritas en el periodo arqueoldgico se prestaron
para luchas puntuales, tal vez el ejemplo mas emblematico sea Histoire
de la folie 1a cual —a partir del analisis de las condiciones de posibilidad
de un saber psiquidtrico— trata problematicas en torno a un dominio
institucional. Esta preocupacion, que se cree propia del llamado periodo
genealogico ya era central para la arqueologia''.

114 Una mirada detenida de las relaciones entre el saber y el poder, en perspectiva historica, también
se puede rastrear en el texto de Michel Foucault titulado Nietzsche, la généalogie, [’histoire
(Nietzsche la genealogia y la historia). Alli realiza una reconstruccion histérica de la nocion de
verdad: “Y ademas la cuestion misma de la verdad, el derecho que ella se procura para refutar
el error o para oponerse a la apariencia, la manera en la que poco a poco se hace accesible a los
sabios, reservada después unicamente a los hombres piadosos, retirada mas tarde a un mundo
inatacable en el que jugara a la vez el papel de la consolacion y del imperativo, rechazada en fin
como idea inutil, superflua, refutada en todos sitios, ;todo esto no es una historia, la historia de
un error que lleva por nombre verdad? La verdad y su reino originario han tenido su historia en la
historia” (Foucault, 2008, p. 23).

115 La escolarizacion tradicional de la obra foucultiana suele organizarse en una sucesion de tres

periodos: el primero seria el periodo “arqueolégico”, en el que prima la preocupacion por el

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 127



Laidea que defiende Foucault es muy sencilla: el “pensamiento” no puede
ser considerado simple teoria:

Antes aun de prescribir, de esbozar un futuro, de decir lo que
hay que hacer, antes aun de exhortar o solo de dar la alerta, el
pensamiento, al ras de su existencia, de su forma mas matinal, es
en si mismo una accion, un acto peligroso (Foucault, 2007, p. 319).

Teniendo en cuenta que, para el filésofo francés, el pensamiento no obedece
exclusivamente al ambito de la ciencia y que se debe rastrear en un campo
mas amplio, el del saber, cabe preguntarse: ;Como es que el pensamiento
se haya convertido en algo peligroso?, ;como es posible que la historia
se haya transformado en aquello con lo que —y por lo cual— se lucha?
Quisiera mencionar otra diferencia entre el pensamiento foucultiano y el
cogito cartesiano. Descartes deseaba dedicarse a la destruccion “sistemati-
ca” de sus opiniones, renunciar tanto a las nociones heredadas, como a las
provenientes de sus propias percepciones. Solia confesar que le bastaria

“saber” (1961-1970), después, estaria el periodo “genealdgico” que se centra en el “poder” (1976),
y por ultimo, el periodo del “analisis de las técnicas de si”, que se ocupa de la “constitucion de la
subjetividad” (1984). Miguel Morey defiende la tesis de que los procedimientos metodologicos de
Michel Foucault (arqueologia, genealogia y el analisis de las practicas de si) forman una unidad,
y que por ello no deben ser pensados como superaciones de los anteriores. En una entrevista
para la presente investigacion le pregunté por el texto La cuestion del método (1989), en donde
toma distancia de la “comodidad hermenéutica” que, siguiendo unos parametros “metodolégicos,
tematicos y cronologicos”, ordena la obra de Michel Foucault en una sucesion de tres periodos.
A lo que respondid: “Basicamente el peligro reside en la escolarizacion rigida y estatica de un
pensamiento que debe ser captado en su dindmica para ser comprendido correctamente. En el
curso de una conversacion con H. Dreyfus y P. Rabinow, el 26 de abril de 1983, Foucault anota
lo siguiente: «Arqueologia: método para una genealogia histdrica, que toma como dominio de
analisis los discursos...». Si retenemos esta caracterizacion, la distincion habitual que hace de la
arqueologia y la genealogia dos procedimientos metodicos radicalmente distintos (tanto por su
proceder, descriptivo la una y explicativo la otra, como por su objeto, el saber y el poder) pierde
buena parte de su legitimidad” (Morey, 2012, p. 2).

128 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



para “rechazarlas todas” encontrar en ellas “algun motivo de duda”. Tanto la
fe que tenia en los “sentidos”, como en las “verdades formales”, se encon-
traba destrozada, en otras palabras, se preguntaba: ;De qué se puede estar
seguro, si estar despierto no se distingue del estar dormido, y si alglin tipo
de “genio maligno™ se propusiera alejarnos de la verdad?!''® Estas renuncias
conducen a la afirmacion de que: lo tnico de lo que se puede estar seguro
es de la existencia del cogito. En contra de las meditaciones cartesianas
(del “privilegio reflexivo” del cogito que se piensa a si mismo) la filosofia
foucultiana se pregunta por lo “impensado”. El pensamiento para Foucault
no sera “el subito descubrimiento iluminador de que todo pensamiento es
pensado” (2007, p. 319), sino una excusa para abrir otros interrogantes.
Para aclarar este punto me permito citarlo en extenso:

(Qué debo ser, yo que pienso y que soy mi pensamiento, para que sea aque-
llo que no pienso, para que mi pensamiento sea aquello que no soy? ;Qué
es, pues, ese ser que centellea y, por asi decirlo, parpadea en la abertura del
cogito pero que ni esta dado soberanamente en ¢l y por é1? ;Cual es, pues, la
relacion y la dificil pertenencia entre el ser y el pensamiento? ;Qué es este
ser del hombre y como puede hacerse que este ser, que podria caracterizarse
tan facilmente por el hecho de que «posee pensamiento» y que quiza sea
el unico que lo tenga, tenga una relacion imborrable y fundamental con
lo impensado? [...] ;Acaso puedo decir, en efecto, que soy este lenguaje
que hablo y en el que mi pensamiento se desliza al grado de encontrar en
¢l el sistema de todas sus posibilidades propias, pero que, sin embargo,
no existe mas que en la pesantez de sedimentaciones que no sera capaz de

116 En este punto, las declaraciones realizadas por Descartes son muy esclarecedoras: “Creeré que
el cielo, el aire, la tierra, los colores, las figuras, los sonidos y todo lo externo no son mas que
engafios de sueflos con los que ha puesto una celada a mi credulidad; consideraré que no tengo
manos, ni 0jos, ni carne, ni sangre, sino que lo debo todo a una falsa opiniéon mia; permaneceré,
pues, asido a esta meditacion y de este modo, aunque no me sea permitido conocer algo verdadero,
procuraré al menos con resuelta decision, puesto que estd en mi mano, no dar fe a cosas falsas y

evitar que este engafador, por fuerte y listo que sea, pueda inculcarme nada” (2001, p. 17).

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 129



actualizar por completo? ;Puedo decir que soy este trabajo que hago con
mis manos, pero que se me escapa no sélo cuando lo he terminado, sino
aun antes mismo de que lo haya iniciado? (Foucault, 2007, p. 19)

Michel Foucault, en Les mots et les choses, sostiene que las formas de lo
impensado son la contraposicion del “saber positivo del hombre”. Anun-
cia que ellas develan un terreno que le ha sido ajeno al pensamiento, en
el cual la “reflexion” y la conciencia se extravian. Se trata de una serie de
mecanismos oscuros y determinaciones sin figura. La busqueda de lo otro
es una practica incesante del pensamiento sobre si mismo.

Lo impensado (sea cual fuere el nombre que se le dé) no estd
alojado en el hombre como una naturaleza retorcida o una historia
que se hubiera estratificado alli; es, en relacion con el hombre, lo
Otro: lo Otro fraternal y gemelo, nacido no de él ni en €I, sino a su
lado y al mismo tiempo, en una novedad idéntica, en una dualidad
sin recurso. Esta playa oscura que se interpreta de buen grado como
una region abismal en la naturaleza del hombre, o como una fortaleza
singularmente encerrada de su historia, le esta ligada de otro modo;
le es, a la vez, exterior e indispensable: un poco la sombra contenida
del hombre surgiendo en el saber; un poco la tarea ciega a partir de
la cual es posible conocerlo. (Foucault, 2007, p. 319)

El llamado solipsismo cartesiano encuentra aqui sus detractores, en quie-
nes afirman la existencia de lo impensado, del otro y de lo otro. La pregunta
motora de toda arqueologia y de la muisica experimental del siglo pasado
(especialmente, la que realizaban compositores como Boulez) consiste en la
busqueda del pensamiento que se escapa y que, a pesar de todo, no es extrafio.

b. El silencio de los encuentros

Dos tipos de silencio parecen surgir en torno a la estética de la musica; el
primero es el silencio del extranamiento, de la percepcion de lo impensable

130 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



y el segundo, el silencio de la ausencia, del abandono de las formas de
reflexion del terreno musical. Me he concentrado en oponerme al segundo
tipo de silencio y en abrir el camino del primero. Ahora que termino de
escribir este libro, quisiera mencionar un tercer silencio. Un silencio que
en nuestra cultura se ha perdido, el silencio necesario para permitir a cada
uno experimentar los encuentros con los otros y con lo otro:

No tenemos una cultura del silencio; tampoco tenemos una cultura
del suicidio. Pienso que los japoneses si. Los jovenes romanos o
griegos eran educados para guardar silencio de multiples maneras
de acuerdo a las personas con que interactuaban. El silencio era
entonces una forma especifica de experimentar una relacién con
los otros. Creo que el silencio es algo que realmente vale la pena
cultivar. (Foucault, 1983, p. 15)

En su didlogo con Boulez, Foucault insiste en este tipo de silencio, un
silencio que —como acabo de mencionar— permite la relacion con los
otros y con lo otro. Esta cultura necesita individuos que se aventuren al
silencio y a la escucha. La muisica experimental permite tomar distancia de
las formaciones y nociones del pasado, al tiempo que invita a comprender
las transformaciones mas profundas del presente. Nuestros discursos se en-
mascaran y articulan (silenciosamente o ruidosamente) con el pensamiento,
hasta hacerlo saltar y arrojarnos al juego de lo impensado, de lo posible.

Una cultura es forjada, se continua y se transmite mediante una
aventura con dos caras: a veces, el tumulto, la protesta, la brutalidad;
a veces la meditacion, la no violencia, el silencio. Cualquiera fuere
la forma de la aventura —Ila mas sorprendente no siempre es la
mas ruidosa, pero la mas ruidosa no es irremediablemente la mas
superficial— es vano ignorarla y, mas aun, secuestrarla. Apenas
si podria decirse que hay “periodos” pico, donde la coincidencia
se produce mas dificultosamente, o tal aspecto de la invencion
parece alejarse por completo de lo que podemos tolerar, o

ESTETICA DE LA DISCONTINUIDAD: ARQUEOLOGIA Y MUSICA CONTEMPORANEA | 131



“razonablemente” absorber, que hay otros periodos en los cuales
se producen recaidas en un orden mas inmediatamente accesible.
Las relaciones entre todos estos fendmenos —individuales,
colectivos— son tan complejas, que es imposible aplicarles
paralelismo o agrupamientos rigurosos. Uno se sentiria mas bien
inclinado a decir: “Sefiores, hagan sus apuestas y fiense por lo demas,
del “aire de la época”. Pero, por favor, jjueguen! jJueguen! Sin el
juego, jcuantas secreciones de infinito tedio!” (Foucault, 1982, p.12)

Muchas veces he pensado que es posible que Michel Foucault hubiera
previsto estos caminos (para la estética musical), que incluso lo hubieran
intrigado durante su periodo arqueologico, tiempo antes de su conversacion
con Boulez. Me he preguntado si ya habia supuesto (desde la década de los
50 cuando frecuentaba la clinica Saint Anne) que la musica esta constituida
a partir de encuentros y relaciones, que obedece tanto a unos discursos,
como a unas formaciones, a unas practicas que, a la vez, le permiten apa-
recer, circular y modificarse. De ser asi, la estética musical juega un papel
significativo que no se ha estudiado lo suficiente.

Para finalizar, quisiera confesar que a pesar de que estoy consciente de que
recorri caminos sinuosos en la escritura de este texto, ha sido grato constatar
que todos me condujeron de nuevo a la musica. Si he preferido pensar la
arqueologia a partir de la musica es porque todavia me sorprendo cuando
pienso que el sonido —cada vez mas— se estudia en un sentido sumamente
amplio (que abarca tanto los sonidos no occidentales como los ruidos y el
silencio), cuando me imagino las posibilidades que inaugura la relacion
de la musica con las artes plasticas y las artes electronicas o cuando miro
en las tardes mis partituras y veo una notacion que hace medio siglo no
hubiera sido posible. En definitiva, no puedo evitar sonreir cuando recuer-
do que el camino hacia una arqueologia de la experiencia musical invita
a pensar y a sentir la musica a partir de relaciones nuevas y de encuentros
(al tiempo que se opone a la petrificacion de la propia sensibilidad auditiva
y al sistema de mercado que la financia).

132 | MICHEL FOUCAULT, LA MUSICA Y LA HISTORIA



Pienso que no solo es posible una arqueologia de la estética musical, sino
que se hace necesaria, porque el horizonte del pensamiento, en donde tiempo
antes se habia posicionado la semejanza y el orden, parece estremecerse.
Segun Foucault: “Dejamos a quien quiera el detalle de que nada se funda
sin un discurso comun y una teoria de conjunto. En el arte como en el
pensamiento, el encuentro no se justifica mas que en la nueva necesidad
que el encuentro mismo establece” (1999d, p. 431). Quisiera recordar una
conferencia que dictd en Tunez, por los afos en que escribia L ‘archéologie
du savoi, titulada Los espacios otros (1967) (Des espaces autres). Alli, en
medio de las confrontaciones politicas de su tiempo, decide escribir para
recordar que en la época contemporanea todas las formas del pensamiento,
que aflos atrds parecian separadas, se mezclan y entrecruzan: “Vivimos
un tiempo en el que el mundo se experimenta menos como vida que se
desarrolla a través del tiempo, que como una red que comunica puntos y
enreda sumalla” (19994, p. 15). Tenga en cuenta, quien desee seguir estas
rutas de la estética musical, que llegara el momento en que la musica (que
se ha perdido entre los derroteros reflexivos que la tratan y la entienden
exclusivamente como una manifestacion temporal) solicita cada vez mas ser
pensada a partir del espacio, de ese espacio que (mas que una categoria a
priori) da cuenta de una necesidad del encuentro con los otros, con lo otro.

| 133



